L’argent : un obstacle au bonheur ?

Cerveau

Psycho

.2 meditation

Pourguoi agit-elle positivement

ur le cerveau et la sante ?

Jabi

i

15FS

: 8,20 €, Suisse

-

iy g

s T Y

Fak

LB Sl s

L AT BT

=i i

, ’ L9 - . ~Aents
‘,-’,'l'".r.i_ e EdS
b _--**—'J-li -'i..ﬂ?_::‘_; :
Y 4 = 't _1:'-'. SEERRLLY AigL

By -

h .-u

-
St ¢
v

90map, Manr. : 8,25€, N. CaL. : 1170crp, PoL. Fa. : 1170cep, Port. Cont.: 8,25 €, R

e
¥
I
¥
|
e
&
i N
i &
=
T
agaf =
woy ey
5
i a8
o
g
'ﬁ,ﬂ'F
=
'
k4
Tl
i
-
B
--
i
-
g ]

' - ",
(O .1-.: !' == - |' ..'."r:.'-:*
1 SeRadty e LTl U b
IR . ST Tru i Dot RS et D R el b O A _
_‘;#i'-‘tm:' = 1 ' “ 8 --;i'r;i:_fi_'”.i--"' : -4
== . I.'|L'. . 1 ’ el L LS TS Ja, I"'.E i E
| Ll il i = F ik -
. , LIy o - o - bl TS he b s
eyt - i - - w1 Pl Ry
1 s ma il i » i [ & =, I Wil 4 iy g
| = L4k atashes 3 s T T I .-
=1 Iy -.:-::'\-_-i LI El o | Tl 1 L ;l"-: y
A - B T R i ]
i 5k I_ N
flaikpRnE iy ‘ BhiTY
" 1 i i )
| .

b

@ . _
- Vo o e ey ety ) R s Py TR e - E = PR T N Herde
e ol ) . Ay i s W e T il 8 o S SR 1 R S T W '-:::‘:;‘.‘hl::. H
. !'-.,l."'-I ¥ r[g::‘:: -‘-T.'".ﬁa— by 2, Jﬁ
b dag EaEE R aisTear i Tt LR SR : Fo - s LR AR
el ! Fry = - : 2 y =

245l
:.%-1.'5}_ y
(3 "SR 4
fiei
et & B
LIZ hER
: "’E:ﬂ*}
w i I"!J_!.
| ] I ’
o 8
T B
;-'-fg B
B33 TR

i ¥l = =R e e
‘s elbeny : i ‘ s
1} " 1

.q}u..n-l.}i..-'f!“ B =

- o= . ! [ = f e L 18 “H-wt-nwr'1fﬁh
e L rrdneskiS T ek sl o Nt ., 1 T -Frgd i 4
g T E : T e, [ ; i T =i
i o ""'"jl.-r—-'--||-'.--"' H'-_' - n -y "EISRT e i el o .-
1""" 1 - = 5"_- e g i ey . - ""'-b-q..!.__,u S kL =

.-...--.."'ll..- 1 - ; gl e el — S——

= g -1' \ 1 el 11 = ] I gk 2 | i
‘ - - ‘.. - ..- 'I..l'. 1--lll - -'-
, el .--...-:_:L.u b wh ‘:l.“_f I:!"\-:-:i ] -.--.-‘_“'. ROE L. T i 1 — ___-_-_l._..-. . ‘wt:. . - - — . . - . 1 ...:,_ : - 1R ] gl "
- B fh it 3‘:;.1':‘5.?:_-;'1::.;,_.:- — e Sl e L T —— e =1 ol - ——— : . P i e b b e S 3 el Fleert
L e = B B YT = e 5 1 - sl LR et e . # e o g et £ g b PP g PN T O TR
v R - I " T = s - - LIE G et i P e e FER N T e ) e I",‘ e ‘u__-.'--rl-‘r"--.‘_r
e m—— = [ A gt B g - mi—— : . r—— iy i § A el B R e e - ] B " .y 2
- . ke R A L Sk = By s v i T - = : — L - e e e R T ST s—........,--.h-..l'i_’*;i._:, { ST
i i,*ﬁ*_- : . i B e e e — ] LD ey =L
. ' . . ; 1 e e — - 5 e e - e e -
- | ; . <o - it L R ' - . = Al ek ! = : 3 ar ol g o P r-.'...i._-mp T L oy
. =7t T e b

d
Edt bk

8,00€, Guan. : 8,25€, Guy. : 8,25€, Lux. : 8,50€, Maroc

- ——. - - - - .m' ]
= e S———— - el S e = L .r-‘ﬂ. '_._.-Jn: £ -
L s wwrbias L 5 = gt = ——— -'-T.I”':-....- w1 : o ey i =
C e — —_— o i - e R ——— i e -4 = & 3 - = -4
= = L T — e L R o R - 1 5 |t b |
- TAREEAL L. o eeer - ] : KRR gt Lol & g STl = A
~ - o e v = * - e L i P45 gl - .
= Tk 4 = b - e v : .
a= R il 5 s Lo b aa i it vt L A + MY i f
L S— z a Ly L o e b | e e e iy ;‘r:- - -
- vl ik — g e R 2 B e st i Y B e
T r— |y 4 s— i - . I e s
iy * - - L} -
et —— r———— -
i

= 8 g gl ] ] Ar = v T
{ I D g f'd-'--"--. B R = X - &
t‘ilif ' e L ey L e bt L e i :
ileis Eﬁ -Femrditagls A Tl et h E]i - : - g =

: : :._ Satl 3 - - - m——
Hemma - P e I—:Hl‘-nili- LT o e gt b pra el e —
. - e vl e e T e it 1 1 ] T i . -'h'-q." i e 4 TR ;
. S & --.-uf".‘f"':'._'""-. T e dladir Y o ¢ a= T : : ~s33l
iy I { b i
. yEL s i# b o BT 5o [ r = B r?
..-1'.-:‘-.:‘"1 Epsl}., o i i _*--.‘:_ g
it i ’ . et T i SRR S SEA P —p
D e 4 —— f== Ty '
e o bs dpgpmet. TR : T e £
- a P 1_.._...-|-:. '_L-. ‘:-—---d-rt P i e J:...-.-'-: - b ]
e—— s, - . i JE-‘“ i | |"
L — w - ..-..--——-. ] — — R .I_,,_p.ﬂ-—. L4 -
. '.r.:-..IIE;- ) C e e e ot S
: - v . —— - g
B B 2 " T e - . X
e S e i ke e e Al T
L | — — L
el 5 ; - . o 4
I i e - . g . —_— e == E i
S . o S | : i+ S A e L o 4
i ' L R frrirrrn artraaads :
E s e = - - -

--.:.:",l_# J . - FLies ) . il

3T e = o e i P ; r— —
g o e g—— - . B T, A— il 1 " Ml Py -.-r:.ll.”._ ,':.-r'
i "'=_!'m' 1 =4l r -Eﬂ"’ . Ehls i . ve ."l'l"l-rj e : 2 - : po » - 42 P
Lo i = " . -1ﬁ - :f‘- -l f ke g b .m‘" ...._..'T
— o & =T F i - mﬁ%

yalm % 5 ok
e (g« rte

M07656-52-F. 6,95 €-RD g = =

SR . o el s 1Y -
ro .

A e 1 BT _—I:?j : ¥ y
il i Bl o LT
i .| I
5 P - T, — '-"lli-,.‘. al T
e n QL Ry S T~ g : :
8 g i LIRSS T hdws i ERRNLS o wifwge :
1K 'I :.'Etﬁﬁﬁ? e ".-.'l-ﬁpl. i 81 Tk P
e L et N r
_:_+|:-I- v - h. =, . )
{ _:H& g ip— -:.l-r 2 b ke
e W g + i 3 R 8 Wl
|l i Ty N "ﬂ“d-.ﬂ'-“-ﬂ! o
. H_n.;.i.:‘ y % ol . F:"m“"‘; 1 » =
'%Tt a - L H f::ldlli:u“.*ll‘Jll I.“ \ill : ... ¥ . N y! - o
& 0 .,r: [ ) P i s e o F.| ! " - . F-Ia
Blesad o o S g e
s oy --“'15--,_.;3-__5-5:, SRR s iead g
I..‘;‘.‘;"'_-..:‘ Ty - ik e I -HI‘ T | = - :
R - . : 4 N e TN -t 1 e, ' v
e QL ] . ¥

- E
P B
J""_"\.

France métro.: 6,95€, All.: 10€, Bel.: 8,50€, Can.: 11,5$, Grece

WSl E't‘:if:: Az g ”_-T i'i]'l;;i.‘.:;if:r‘-':* 4 - - e ;
0O - = - - a '.;?;‘-’-. e _*i.:#n.:—ﬂ'f_,_.. >
n°52 - Bimestriel juillet-aout 2012 .=
| b
I ..‘"' AL T



I1 - |.l.l..1|. .II1 '.llur“ .I.- .ll-.luﬁ H.I.T.shl.-n .Ll .......
= N T s ST Rl A F Lyl ST L - -
b P fon o T B ._Jr..,-_...-__...ﬁ_.m..q. 0w
e iy W =g e = .
i .|.__.-r.-.-_r.l.-....-....-.l....—.‘.-.lu.....l. " 4
b = = - e 1'% & H
o e e i Sl L R SR :
gt |I.l.|;u4.....-|1h.ﬂru._ﬂ_.i-.1 __I.-.__-.u..lu n S g
o = b .-r.n...M."..au..H-._...Hrnu....,..-lrﬁ.:.n e -...lep-.n."__.._...
A b g M B R B
y Mm = T A B - 5 b Fe-" T
T G e e N, 8 oD e e
gkl n-u..,v_.i 5T o W LA e W g = AT,
PV e BBt i P Prade V) HF e
Sm * &m, __...___.r-__..._“.m.q.._-.u......_........__-__f. o g e Lt
el gl ...h._“_-_. n.r....... "y e e T iy -..”-__-.__..l-
T T e o R e Y T nd
AL TR e s el Pl Fesl Ju
pe el (AT N ST A g e o ek A :
S : L AR
& i, R s ﬁ..i.-r.ldl..l:‘..l...l...—. i L e =
= ”.....r. gk Lo -.“ o ..n.hla.lﬂ.l [ S r. | o] —_.ﬂ l.-..l1 - —
g ey i - - + g
Wt = AL T e B =
13 e L At Y gl el e i
3 y L] = e -
= n_.l.‘. |u...-.._l.l._|“_ i

= F" i
ad ]

-":

3

i
S W LT A

(¥ 2 iy
-'u',"‘-l.i-
4

Ll

i 4

e R

hY

. -:;,.-'.
: |.

g i e T W

—I'.'d'-

l-._“;b""l.__" L

* __.' [~ . N @
) -
i : _--al" 5
=

3 .

e
.

o a -
g e e
mol

|||||

AL
e

FrTgr

£t |
L 3

oA

g%

AEah ]
T A

¥

lllI - - E 1
] b
et
ia}

i el AR e LR O - .
-~ oy, i . - L o - it =
=y s - - : : L3 ...-... |.. L ] 1 ¥ ”iu.#ﬂn”..l.-h..l_r-.r-m ks 4 &
iy 5 % e Tk ....H”.._n.h._...u...-._ .
£ T
.ul_wThH

L3 e Sa ) - - I &
g m.... ) g ; L o e i .-_lr.l.....r...d_...l..-u_...

T
rgsL-

|
i
s
35
T
b

]

B %
L =N
'-F'

i ﬂ'l

L1

YL
FY) a 'l‘ |I !
- | T
s
e
L
A=
e
u "
l"
o
¥ .
- 1
]

TAL A ety
___. ﬁ.ﬂ..hah 3 h..T._- .......h.__nl.-. Fol D.__
.1........]...-.-_..; S s (=1 ..-.4..“...: L 2
SBCEAS SN iR ). bt
m_ﬂ .....__“_.r_l...-..-u.-.... :

|||||

h.._.
g
“r b3

L o - * 15
. oyl
pa &

llet-aoit 2012

jui

il

€

L]

unit
é1mo-
éme

© Cerveau & Psycho - n°52

ionnement
les de ’es-

fices. M

#

CIIC

O
-
(O
W
Y2
-

P

ent aux enfants

retrouver 1’

d

N

des b
iques simp

ep

tire

é la voie. Mais depuis quel-

dentale rend visibles, presque tangibles,

fs de ces pratiques méditatives sur le fonct

du cerveau, sur ’or

10N Vi

herchons

A

CIIlE€ €11 I'c

Ivent mieux en apprenant ces prat

lent qui a montr
de I'attention ou la régulation des

ditat

F

d ne

1entation

lence occi

1tation, au stress, nous c

r, pour une vi

1t1

res. C'est’Or

nai
ques années, la sc
les effets pos

9,
j

l'ag
de nos pensées et de nos affects. Heureusement, les hommes

et les femmes se sont posé cette question depuis des millé-

2 5
>
=
Y|
L
—-
I~
P
O
<
EE,
B
=
=
o
=
w
=
Q
P
)
]
‘v
—
3
3
3
4
o)
QL
“w»
m
Q
5!
w0
O
V)
O
&
L

d

b

A tel point que le corps lui-m
les enfants v

uand |

Un dossier a méditer. ..

tions
prit, que ce soit a I’école ou en famille.

20




]
®
L]
¥
i : i i i s g . a i peals
i w s g mil T | . f ’ ; ¥ 4 i j
- ' £ : ] 1 r. . - M i e i . e — = II:."' ! .:a- -4
i Il S " ¥ . | - y Eal i “ b i " " i T4 f
e - Y ] iytafal 1 ¥ £ =l : L i ] ¥ ¥ ’ T g = O, <L
: e b = = 5 o iy i ' . LT T o s s
-'.! | & 4 -._-I..'-- - :_: Ty _'-I -_; ] » ¥ [] ! i wpla " [ = .':l .I, b ] I-.- - - o 'r'.'l. "’ e —-Fl‘ -.-;f'l-' v
g e P L e g Rk i . A Ly r s i £ - - W ol - = raned M 1 X a2
.I]-.:-r'.-li'l""".' ) g A 1 Tk i ol 3,1 9 N ‘||.4'| L] : I. e i L # o sl 1 __.r-; ¥ I_|' Ll" .!-I g J : o :I-{_." -
ol ™ T iy E=d T} J o Fy L = Thb Sl ’ | I # o e~ p o ) o e g By " e ol o iy s % :
et H k- : i L | A 4 = | e f - L= ) oy g K -y i i For o o f i b I F, § om0
FEPSET R BT RN P N, it b LD AT Lo Mok 13 P Tt 1A 2=, ¢ 0 A T TH AL R, [ 2 pl | B ey o *'::*!-1*']
T S e g ) oA e e e TS 1R = TR Fade b ISEATIAY - E A, A N e e ) r = I R L a2
Ay, e v i Ve gyt T =+ AR O N, Nl ] i b it g e B P } s d 5 { . A o e e L F ".-";a"
BRI ot ST C T I A T T LR BELCIRY th i el g a0 : Mgt S o D ek el ! AR Pl
‘-.11-:."‘-.-"."""‘;,..'-{?' s SRy R e ‘Ip,,-._ 1Y 'I-'.---..:I'“':a':"'ﬂ' --_'_'J'.. el i.. _:“. lge A E = b :.--.- : A -"l!.'"-".l Lrget -108 1_! iy .25 j:.l ol = =i _l ‘.:‘-‘.F,_. H“'--'.-{; o+ 5l .-‘.- ‘.il' LR e L!J..‘ b b """Fi
ik b bl v g iy T L ey e L F LT ‘r_"._h]"r LT T g puq oy B ‘W st e [t B e Bpegls S0l g R Tt B U i L LD T e 1 £ e 15 0 P ""r..---.l_.r.p o R Tl b § Ty ¥ T N b i
_-!.. 3 e L gl i 1 PP g _..I1--“._.'_.!;'!.‘_'_”:_ i i L i! = R Ll N ey i M =.-|I-.l"..'-"" o LA 1S Y -_‘._...-.#11_ ' - o il Bl T (™ 14 r:'*il"l-'r.':-'-..r"l- e’ ;_-‘1_... et Ty - Y Y . T e "-j
T g o= A b P:;. il | JH:I‘-ﬂ-rL' e T i oy T e el yng AT g gk T i o T e Cal L L e L ’ L R Sy o 1 . s g -k o - C NV [ 4 i L, e R gy S = e 1":|. L NE"‘ L
gl s g B o e MLl S et o i =1 k. 8 { e A b f iy i i Tl T R VL ST TS T oy g TP ;1--1-4 Ly e o R [V St |-, i e B b e ek
{p.-r . i i:_ 6 e i R -,.-.‘1"1% o " Bl T ol fa P R L ||.'1- e e ] et W g = bt B W P - ,l_-*u-' ' '”&%-“ aWou i ™ = o T o Pl sl N L - M i Ul o 0 2, L PR [ e L el l':
...-. ::_:_'1]‘..-’;'. h.q.'._-.‘i-u l:"_-:ll.l L 1:1-:1' Pﬁﬂ:l_;' b o i:':‘::r-j' 1!-'.,.,.'_., _,::".1\_, .:-\.E l=r1€~flf [ ..-J:‘u. t;i .1.q' _'-: 1::‘_.1'_'1 "'-..'l :;':.f.:‘{]":"" Ig: '-I: ,‘__,.14 T .._.‘I_.ﬂql HI.J.H-“‘;-“: t",'ﬁ‘l;’-‘_’_‘:[‘-ﬁ* .!;.t.ql,-\_'.*.,r, H*".J'..E;r'f;“-;.;-.‘:. f'..-'_ I: r1 Eh}[:lﬁ':,{.:;"_“::‘z'.' E_I,I:_'\-hiq..-.f;"
ALI T b i) Sl TS BV LR R IS e ST R R L R SR SR T o ety O A e p N S i S L e RO M Ry N B T A S A i T et e A S 1T
b ? ﬂ‘ il ] e il oy 1 i ‘J,. R b ] i s 5w g ph'.l-lqul.:r.J.||I -l'l [ 4 r : B ey, ¥ o N _'1 .,._r: f el P [y | Vs f vt el ] |E'i b et ,:..lr,'__,-q '.J"'-r‘ i ] > _: S ! ¥ 1_.?_.5} iﬂ -...I o | N o - iy -rl Bt Rt
g 4 e -+ L e i s s [0 } = L Sie e ot by '|||:|. i 5 Ryt g, 11 3 ":'rit"' M oA s ,‘..--I._r ', ‘_.,-| L e : - . """P""-_.‘l' e e Lt i-., - 4]- vt s Tl o i 1-"; A B whly g gAY T ki
T ey Ty T Y -, e = R e T F ey L e .':- s AT ) g L fr o ot L A e ! iyl TE, g a3 P by =T -I'I:i"- s lt‘| e e e e b s T ™ K Vi Gl ) o
I AR R A T e Rl R R B R TR A TS it LD I Dl LA P Dol S S AR P
u Py b o e o B e i P - s S iy Py - i g R Tl | e - B AR - 6 L b g b el b Lt el Ol gl P catal R A e f sy 1 Tl T £
1'n'-1'|':-" ll-_‘ g T "LI. ';I": F= q" .:-. -'11-: 3 A b I!' by { ) LA - UL il .::'"-—I_-l L 1 J'r s i :.1 e Ty ‘ -:L::' 'll'l|l ol .I.. il e ',‘-'.-._' '-"L'-iﬂ L’i.h:?ﬁ;:‘!:f' ::_r L-':'-""'-:‘I'--'-.,'-- iy }j;h-ﬂ:_r': -r; ‘-1:"'-. Fare 47
- i L. . pall me . i '1;._ II Pt e =] ST g 1 de i ] : [ | | i | = ,-I T = s =’ :L:'_r g " Tk 5 e 3 1'.I. A _'_"__.“._FL'_.... I..:- | ‘,1 TP e .":‘- el 1
o RERAAEG SRR R S T R e S B gl PR R R e S e RS N e B AS I aR S R EE R R e ek
Fr. " I pied i P 5 o £ F I i ' ] : . 4l R - ., U Rt sk X A L Ml vl ® AL o W R B
™ ol g o i i b | j . s L by | e gEm ¥ T 1_1_ 5 i ¥ g A o i e _.‘. g S -;p_
. s " iy - N - : ‘ Vg A e o S TN GRS
i ‘-_l it v i
' i
v | :
1
i
¥
1

I.ul.J"‘- ‘ri-'d.,l B T
-!i'.ﬂ":-'l_:i.,f,'ﬁ'r_l-;f&:ﬂﬁiq_ !
P T e o €1 1
DS g e 6 T e
ERRE B Mae TGl s 2
iy -'1- 5

..................

of s
."--
pppppp

S
bk

-
1 'ﬁl .ﬂ!‘;ﬁh'-"ﬂ“ﬂHT'..lhq"
¥ i T ] l."'__Hr- s
"“-AE]-:q;’:‘&T}-.?r""H:-.!ﬂ.-‘.‘ AR ey
gl b o M

-
[ ol -
e Bl

& LN

g ML= -
Tiles E el Loy ey TR L - T
o X R SE e A A B 2 L g L T
' ' i / g ] o
LY s ._]-.:j.‘i.a;..-ﬂ'ﬂ T e, DO
¥ . ' e A = - ;'

La méditation
a travers les ages

l'histoire de la méditation se perd dans la nuit des temps.
Quels sont les points communs des différentes traditions
méditatives, aujourd’hui étudiées scientifiguement?

........

e b e i e el Il g n g E - B
by e (lm fey pie OF  pah e R
e E e

Ol A

éditation : siancienne estson  théme de ce dossier, puisque le terme latin ~ Fréderic
histoire, si immense et rami-  medeor (qu’on retrouve dans remeéde) signi- Rosenfeld
fié est son univers dans ses  fie soigner. Les peuples antiques avaient-ils  est psychiatre
origines et ses aspirations, percul'existence subtile d’une passerelle entre ~ a Lyon.
| qu'on ne peut en vérité écrire  les pratiques méditatives et leurs vertus médi-
le mot méditation au singulier. Il serait bon de  cinales sur le corps-esprit ¢ Tres certainement.
parler de « méditations » ou de « techniques
méditatives ».

Déja dans son étymologie, le terme « médi-
ter» disperse celui quiveutensaisirlesensen ______ EnBref
le renvoyant a plusieurs compréhensions. Pour |

’homme de la rue, méditer C’est songer a quel- = Les pratiques méditatives sont aussi anciennes que diverses,
que chose, ou se soumettre a une longue et | plusieurs fois millénaires et présentes dans |'Inde ancienne tout
miire réflexion. Pourtant, jusqu’au début du comme en Chine, au Japon, en Birmanie.
XVve siecle, méditer désignait I’action de rétlé- ’l = On y retrouve généralement une attention portee
chir sur un mystere de la religion, signe que | aux sensations corporelles et au calme intérieur, parfois pour
les pratiques méditatives imbibaient intime- i alléger des souffrances, souvent dans une démarche désintéressée. |
ment la pensée et la pratique religieuses. Mais | = Méditer peut étre une activite laique, ou intervenir

la racine antique du mot nous rapproche du | en complément d'une pratique spirituelle ou religieuse.

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet-aoit 2012 21

e —— e ———E
=
- = — - S e Rarp—




Dossier

Il n'est pas nécessaire d’étre religieux pour méditer. |
mais la pratique méditative peut renforcer une foi vacillante.

22

De nombreux mouvements méditatifs nés
il y a des millénaires se sont égarés dans les
meéandres de I'histoire. Explorons ici quelques-
uns des grands courants méditatifs encore
connus aujourd’hui, et dont la pratique et
I’étude se déploient au sein du monde occi-
dental depuis quelques années.

Le taoisme

Le tao (ou Do au Japon) est un terme tres
difficile a traduire, car porteur de plusieurs
sens. Cecl est sans doute d a ses origines dis-
parates, autant dans les époques que les lieux.
On peut lui faire correspondre les mots de
voie, chemin, direction. Le tao évoque le cours
spontané et naturel des choses ; il représente
aussi une structure, une trame matricielle qui
ordonne I'univers et au sein de laquelle le Qi
(énergie ou souffle interne) fait circuler son
principe énergétique.

Le taoisme qui en est issu est un mouvement
de pensée, vaste dans ses idées et ses origines.
[1 semble que ce mouvement soit né pres de
2 000 ans avant I'ére chrétienne, sinon davan-
tage. Le taoisme est en vérité un syncrétisme,
amalgamant plusieurs mouvements mystiques,
philosophiques et scientifiques ; c’est ainsi
quau fil des siecles, il a réussi a survivre en
s'adaptant avec souplesse a d’autres mouve-
ments philosophico-religieux (tel le boud-
dhisme, par exemple) et en s’en enrichissant
plutét qu’en s’y opposant. Dans son esprit
d’origine, le taoisme inspire les principes de
la médecine chinoise, de la gestion politique,
de la cosmologie, des arts divinatoires. Et il ins-
pire diverses pratiques méditatives, tels les dif-
térents styles de Tai-chi-chuan et de Qi gong,
le Do in, les arts martiaux chinois (ou Wushu)
et japonais (aikido, kendo, judo, etc.)

Mais, outre le fait d’étre un mouvement
de pensée, le taoisme est-il une religion ? Le
Iao-te-king, 'un des ouvrages fondateurs du
taoisme, fait ressentir au lecteur qui se laisse
bercer par sa poésie parfois hermétique I’exis-
tence d’un principe unique, équilibré, impal-
pable, invisible, une sorte de trame d’ou

emerge la multiplicité immense et contrastée
de la création. Cette source ineffable préfi-
gure-t-elle le principe d’unicité, fondateur des
religions monothéistes ? On peut le penser, ou
plutét le pressentir ; il évoque le « Un » du
judaisme, le « Tawhid » de I'islam, et le « Pére »
du christianisme.

Plusieurs pratiques inspirées du tao fleu-
rissent aujourd’hui : on les nomme médita-
tions taoistes. Variées dans leurs consignes et
leurs postures, leur intention commune reste
le travail sur le Qi, afin de permettre la mani-
festation et la circulation de ce souffle interne.
Certaines méditations taoistes demandent au
pratiquant de développer I’équivalent du
samatha au sein de ’esprit, un état de calme
intérieur ; ce sont les pratiques issues de ’école
dite du Nord. D’autres techniques (venant de
Iécole du Sud) invitent a travailler plut6t sur
les centres liés a la circulation du Qi dans le
corps, notamment par la respiration. Mais
cette distinction corps-esprit mérite d’étre
nuancee puisque dans le taoisme I’idée d’une
frontieére entre I'esprit et le corps reste incer-
taine. Certaines pratiques se font dans une
posture assise immobile. D’autres se rappro-
chent d’exercices de gymnastique aux mou-
vements doux et répétés.

Le bouddhisme

Le bouddhisme est né au VI€ siécle avant
notre ere dans le Nord de I'Inde, inspiré par un
homme dont I'existence n’est pas contestée,
le bouddha historique Siddharta Gautama.
Selon les sources ou les Iégendes, cet homme
aurait vécu une jeunesse aisée dans un palais,
confiné par son pére a n’y connaitre que les
plaisirs terrestres et a rester a ’abri des souf-
frances qu'enduraient les humains. Ce n’est
qu'a I'age de 30 ans que cet homme aurait
connu le monde extérieur a la faveur d’une
échappée secrete hors du palais, réalisant alors
'existence des maladies, de la vieillesse et de
ses tourments, de la mort. Heurté par le
contraste entre sa vie mondaine et la réalité
de la misere humaine, il prit conscience de la

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aodit 2012




Konmesa / Shutterstock

détresse de ses fréres humains et décida
d’abandonner sa vie facile. Et C’est dans le désir
de comprendre et trouver un remede a la
détresse humaine que le bouddha, alors qu'il
méditait pres de Bénares ('actuelle Varanasi),
eut inspiration de ses célebres « quatre nobles
vérités » sur I'origine et les remedes a la sout-
france. Il énonca aussi les principes nécessai-
res 2 adopter (ou « octuple noble sentier »)
pour parvenir a soulager la souffrance.

Dans I'Inde de ’époque, soumise a la ségré-
gation des castes religieuses, a quels types de
besoins I’éclosion du bouddhisme répondait-

5
:::
" |

5 & ¥
IIIII

1.:: o
_.' [
ol 1

o= i 44
’ L

L |

{8

.-:I 1: I:.‘- "::.:: I,.p :., ul_ -|:'..I I
A |_.1l.'-ﬁf_:.'!:|.-.";'""" '

5 ey RS Fry o'

e R

et | | ]
'M":!:‘!HEF: S eI

La méditation a travers les ages

elle : était-elle d’ordre humain ? social ¢ reli-
gieux ? politique ? voire religieux, sans doute ¢
Car il est vrai que certaines branches mysti-
ques du bouddhisme ont divinisé I'homme
Siddharta ou son message. Par ailleurs, par
Iexpérience méditative bouddhiste, le prati-
quant peut s’approcher — incidemment ou
intentionnellement — de ressentis d union
extatique, d’un principe cosmique unifiant,
de compassion pour tous les étres, etc. Autant
de sensations qui s’apparentent a I'expérience
du divin. Pourtant, dans son intention origi-
nelle le bouddhisme n’évoque I'existence

s R
.........

qqqqqqq

i al '1
L g Ll

r{ ; A :“;J.'i'.

g o iy &

B =

"~ I‘; '
e

-
Ry

-
"
[§-#
rigs
EaR 5 gt ¥
B o - !
i & Y
l:. I'IJI Iy E

' - Lo
= e 3

-
. R

" T -
o
r

g s
L= =

T
1.'1'""1,'

23

— -
-




Dossier

Loccident moderne

se penche depuis quelques décennies
sur les bénéfices médicaux

et psychologiques

des pratiques méditatives.

d’aucun étre supréme, d’aucune transcen-
dance. Il se propose, rappelons-le, de remé-
dier a la souffrance humaine par une meil-
leure connaissance de soi et par la pratique
de regles simples et universelles.

Bien que la pratique méditative demeure
centrale dans le monde bouddhiste, ses for-
mes different grandement selon les mouve-
ments (€écoles dites Theravada, Mahayana,
Vajrayana...) et les origines géographiques
(Thailande, Birmanie, Japon, Chine, Tibet,
Viét-Nam, etc.). De facon trés générale, les
invariants concernent les deux piliers que sont
le Samatha et le Vipassana (voir Iencadré ci-
dessous). Mais les approches pour y parvenir
divergent notablement. Par exemple, I'impor-
tance donnée a la posture est variable : dans
Iécole zen japonaise, elle constitue un pilier
constitutif de la pratique alors que d’autres
écoles (Vipassana indobirman par exemple)

sont plus souples sur ce point. D’autres encore
invitent a la pratique méditative déambula-
toire (la marche en pleine conscience du
Vipassana, le Kinhin du zen Soto), voire dans
des conditions insolites, comme sous des
trombes d’eau (le Takigyo japonais ou « ascése
de la cascade »).

Ensuite, les méthodes se rejoignent ou
divergent selon les qualités d’ame que leur
pratique développe. Par exemple, la pratique
du Shiné tibétain se rapproche de celle de
I’Anapana indobirman, qui invitent toutes
deux a porter son attention a sa simple res-
piration ; alors s’affine la concentration men-
tale propre au Samatha. Pareillement, la
méditation tibétaine Dmigs med snying rje
se rapproche de la pratique de Metta bhavana
indobirmane puisqu’elles font toutes deux
fleurir la compassion et 'amour incondition-
nel pour les étres sensibles.

Mais cette compassion peut aussi étre le
fruit du Tonglen tibétain mobilisant riche-
ment I'imagination créatrice, puisque le pra-
tiquant imagine inspirer les souffrances de
son prochain sous forme d’une fumée qui
disparait en lui pour donner la place 4 une
lumieére scintillante et magnanime, qui émane
hors de lui a chaque expiration. Et sous d’au-
tres cieux, ceux du Japon bouddhiste, le Kjan
est un support aussi puissant qu’insolite pour

Les deux piliers de toute pratique méditative

e fagon trés générale, il existe deux axes communs
D a la grande majorité des techniques méditatives,
quelles qu’en soient les origines culturelles ou histo-
riques. Ce sont des invariants, fruits de toute pratique,
et dont le méditant appliqué peut faire I'expérience.
Le premier pilier est le Samatha. Ce terme pali, une
langue antique de I'lnde, signifie « tranquille », « paisi-
ble ». Il souligne que les méditations procurent un calme
mental au fil de la pratique. Cependant, tout comme
certaines techniques de relaxation moderne, le fait de
méditer peut créer incidemment des moments inten-
ses :acces d’'angoisse, résurgences de souvenirs diffi-
Ciles,accélération cardiaque, montée d’émotions péni-
bles, douleurs diverses. Mais, méme si de tels espaces
tourmentes peuvent étre traversés au cours d’'une pra-
tique meditative, il faut comprendre que le Samatha

designe davantage un vécu durable au sein du corps
et de I'esprit ou un bruit de fond serein dans son rap-
port entre soi et le monde, qu’'un apaisement passager:
C'est un état d’étre, qui perdure au-dela de la médita-
tion. De fagon pratique, le Samatha n’est pas propre a
une technique précise puisque plusieurs techniques y
donnent acceés : diverses pratiques bouddhistes, diffé-
rents yogas, et des relaxations dites « laiques » (voir I'ar-
ticle de Ch. André page 34).Toutes invitent a focaliser
Sa concentration sur un objet précis. Il peut s’agir de
la respiration, de la contemplation d’'une flamme, d’une
couleur ou d’un objet, voire d’un objet mental.

Le second pilier de toutes les pratiques méditatives
est le Vipassana ou Vipashyana. Ce mot pali signifie
« vision pénétrante ». On peut le rapprocher du terme
anglais mindfulness, traduit en francais par « pleine

24

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoiit 2012




meéditer : sous 'apparence d’une formule
insolite ou d’une bréve histoire qui semble
absurde (« Larbre qui tombe dans la forét
fait-il du bruit si personne n’est la pour I'en-
tendre ? »), le Koan zen, proposé par le mai-
tre 4 son disciple, invite ce dernier a s’extraire
des orniéres et égarements de la rationalite
pour aller vers le satori : I'éveil.

L'hindouisme

Peut-on dire que ’hindouisme est une reli-
gion ? Plut6t un univers de pensée 1mmen-
sément riche et varié dans ses sources, qul
impregne les domaines philosophique, moral,
théologique, scientifique et cosmologique du
subcontinent indien. Il partage avec le taoisme
le fait d’étre une constellation vivante de mou-
vements culture]s extrémement disparates,
bien davantage qu'un assemblage rigide et
unique de croyances.

Au fil des siecles, ’hindouisme s’est €pa-
noui a travers plusieurs systemes ou €coles
philosophiques, dont le yoga fait partie. Ce
terme désigne divers styles de pratiques,
faites de postures (asanas) du corps ou des
mains (mudras), et de techniques portant
sur le souffle. De facon synthétique, le
yoga vise une harmonie, une réuniti-
cation de ’ensemble corps-esprit.

rrrrrrr
.....

lll'u-l.

conscience » et déesignant une
technique de soins inspiree
par le bouddhisme et le yoga,
créée 2 la fin des années 1970
par le biologiste américain Jon
Kabat-Zinn.

La vision pénétrante, ou Vipassana, amene a perce-
voir les choses telles qu’elles sont et non telles qu'on
voudrait qu’elles soient, grace a un esprit libéré de nos
croyances et de nos schémas de pensées alienants, eux-
mémes nés de nos peurs. Le Vipassana est aussi l'art
d’entrer dans une connaissance aigué de notre for inte-
rieur : ce monde psychique, sensoriel et émotionnel qui
nous gouverne le plus souvent a notre insu. Outre
existence de plusieurs pratiques permettant d'expe-
rimenter la vision pénétrante (le zen, par exemple), le

4 i Yk R ‘-' I i =y, ¥
Bl “"ﬁ“:a:: "-*-n*z mﬁﬁﬁﬂﬂtﬂ
it g, 1 !

£ _-.,:..-1 L ' '--., f |

.. _r__ ; ;H-l:tll :
“"“”-*

*n

La méditation a travers les ages

Dans la philosophie des yogas, le Prana tient
une place centrale ; proche du Qi chinois,
ce concept aux limites imprécises imbiberait
le cosmos, mais circulerait aussi dans le corps
physique, notamment  la faveur de la prati-
que du yoga. Toutefois, bien que le yoga soit
d’inspiration résolument hindouiste, il n’est
ni une doctrine, ni une religion, ni un dogme.

Religion ou laicite ?

Est-il possible d’étre profondément chreé-
tien, musulman ou juif et de pratiquer Zazen
(la posture méditative dans le bouddhisme
zen), le Hatha-yoga indien ou de prendre
refuge dans le bouddha, sans pour autant
déroger a sa foi premiere ? Plusieurs pratiques
méditatives issues d’horizons lointains épou-
sent avec bonheur la foi de celui qui croit en
Dieu. Mieux encore, la pratique méditative se
révele étre un excellent adjuvant pour renfor-
cer une foi vacillante, quelle que soit la reli-
gion dont elle se réclame, comme par syner-
gie. C’est dans un article du Monde des
Religions que des chrétiens pratiquants, hom-
mes ou femmes d’Eglise, ont raconté avec

émotion leur réconciliation avec leur foi et la
pensée de Jésus, grace a la pratique du boud-
dhisme. Par ailleurs, par expérience médi-
tative le pratiquant peut s’approcher

;.r"ﬂ,rt"‘# n.x

ﬁns;m 3207,

mot Vipassana désigne aussl
une technique de méditation
spécifique d’inspiration indo-
birmane ; son origine se per-
drait dans le fond des ages de
’Inde, mais elle aurait été redécouverte par le boud-
dha historique lui-méme. |l y est demandé de porter
une attention assidue et dépassionnée aux sensations
corporelles qui vivent, évoluent et meurent instant
aprés instant a la surface de notre corps et dans nos
viscéres. Cette approche apparemment simple demande

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aott 2012

une pratique assidue et minutieuse. A celui qui la pra- +
tique ainsi, leVipassana permet de développer une qua- s
lité mentale d’une immense richesse :I'équanimité (ou %
égalité d’humeur, détachement et sérénité) face aux _,E
choses et phénomeénes éphemeres. 3

5

25




Dossier

Bouddha a énoncé les principes nécessaires a adopter
pour parvenir a soulager la souffrance humaine. =

R. Hanson,

le cerveau du

Bouddha, Editions
Les Arénes, 2011.

F. Rosenfeld,
Méditer,
c’est se soigner,

Editions Les Arénes,
200/ .

Jésus, Bouddha :

ce qui les rapproche,
ce qui les sépare,
in Le Monde

des Religions,
n°18, juillet 2006.

sur le Web

W R e — ——— @ W S a e

www.mindandlife.org

26

— Incidemment ou intentionnellement — de
ressentis d union extatique, d’un principe cos-
mique unifiant et magnanime, d’amour com-
passionnel pour tous les étres, etc., ce qui se
rapproche de I'expérience religieuse.
Pourtant, dans le cas du bouddhisme, rien
n'évoque |'existence d’un étre supréme, ou
d’une transcendance. Dans certains de ses
messages d origine, il se propose, rappelons-
le, de remédier aux tourments par la pratique
de regles simples, universelles et indépendan-
tes de toute intention religieuse. Dés lors, est-
il indispensable d’avoir une croyance pour
pratiquer la méditation ¢ Heureusement, non.
[l n’est pas nécessaire d’étre religieux pour
méditer puisque le bouddhisme, nous ’avons
dit, s'appuie sur 'enseignement d’un simple
humain ayant atteint une grande sagesse ;
quant au taoisme, il s’inspire d’un mouve-
ment naturel, mais ne lui donne ni nom ni
forme, etc. C’est pourquoi la plupart des
méditations, bien qu’inspirées par des mou-
vements spiritualistes, peuvent s’adapter a
'homme moderne, qu’il soit laic ou croyant.

Meéditer est-il utile ?

A cette question pratique, plusieurs répar-
ties. La plus pure consiste a dire que. .. médi-
ter ne doit servir a rien ! Car toute pratique de
méditation comporte une part de non-
connaissance, de non-attente, d’aléatoire.
Méditer implique d’ignorer ce qui vient au
devant de soi, de ne rien envisager. Le mouve-
ment qui anime celui qui médite est, curieu-
sement, un non-mouvement : une intention
de non-intention ! C’est ce que les taoistes
appellent le Wu-wei : 'agir sans agir. Cette pos-
ture d’esprit, subtile et paradoxale, le rabbin
Nahman de Braslav I'évoquait au XVIII€ siecle
dans cette maxime sage et joyeuse : « Garde-
toi bien de demander ton chemin, tu risque-
rais de ne pas pouvoir te perdre ! »

Pourtant, dans plusieurs mouvements spi-
ritualistes existent des principes médicinaux
tres clairement énoncés. Le Qi du taoisme ins-
pire les principes de médecine chinoise ; le
bouddha historique cherchait lui-méme un

remede aux souffrances de ses fréeres humains
a travers ses quatre nobles vérités ; enfin, le
Prana (énergie vitale) hindouiste communi-
que son souffle aux différents courants de
yoga. Ceux qui pratiquent les techniques
méditatives savent depuis plusieurs dizaines
de siecles quelles ont des actions bénéfiques
sur le corps et Pesprit.

Science et méditation

Plus pres de nous, I’'Occident moderne se
penche depuis quelques décennies sur les
bénéfices médicaux et psychologiques des pra-
tiques méditatives. Gréice a des outils d’éva-
luation scientifique (mesures de parametres
physiologiques, outils statistiques, imagerie
cérébrale fonctionnelle, analyses de sang, élec-
troencéphalogramme, électrocardiogramme,
etc.), de trés nombreuses études internatio-
nales révelent les bienfaits fondamentaux de
pratiques anciennes ou modernes. C’est
notamment le cas de la méditation dite de
pleine conscience et de ses dérivés.

Science sans conscience n’est que ruine de
’ame, disait Rabelais. Aujourd’hui, cette
alliance encore fraiche entre la science du
monde occidental et la conscience des tradi-
tions spirituelles donne lieu a des partages
enrichissants pour les deux disciplines. Cest
dans cet élan qu’a la fin des années 1980 fut
créé le Mind and Life Institute (ou Institut de
esprit et de la vie) sous ’égide du 14¢ dalai
lama, de Varela, et de ’homme d’affaires amé-
ricain Adam Engle.

Selon les termes de Varela : « Les 2 500 ans
d’histoire du bouddhisme avaient beaucoup
a offrir aux neuroscientifiques ». Depuis sa
création, I'Institut propose d’épanouir le dia-
logue entre le bouddhisme et les scientifiques
ouverts a la méditation par des échanges entre
ces deux mondes, et en participant a des étu-
des scientifiques rapprochant des méditants
de différents bords et des spécialistes des
sciences de I'esprit et de la santé. Au gré de
ces rapprochements, chaque discipline
féconde de sa sagesse le terreau fertile de ’au-
tre. Deés lors, oui : méditer est utile. .. £

© Cerveau&Psycho - n°52 juillet - aoat 2012




Dossier

8l e cerveau méditatif  sonews

est chercheur |
a 'Université de
Wisconsin-Madison,
aux Etats-Unis,

| es neurosciences mettent en évidence
et chargé de

les changements cérébraux qui interviennent
e : ; el recherche INSERM,
pendant la méditation, et qui favorisent prochainement au

Centre de recherche

la conscience, I'attention et la compassion. en neurosciences
' de Lyon.

it e IR Rl
I# 'I:-_ .' .l-.: P " -i_T'_.. r1 .'f_._.. o
i :ll\-“‘r!-l.‘l ‘,‘- FII-E‘:L‘L’ e . . L | = | |.'-l I-. : L
AT i * _ ‘J' v Fe WU 1)
L g L | ' !—I‘\ }‘h r,.r j‘x_ ',1‘ ..,ﬁ- 'li-l ,‘_ B {

e ; PSR T -.-'l-:"l'l-:l. A
B, 0T P VTR B R ST
ST t'f“ iRl ki L

]

. s
‘.. 1]
u'..' -

3

i e

I.l

i

wie
L]

[ =
x
f k™

¥ a'd

n =] 5
PG

~ _‘,'"I""I'.rwu F .,
] - t'i'f:"'.il;:'h." '_F
"ﬁiﬁfhﬁ‘}‘f*l' :
N A Y

! Rl "
. | .“J ".': r " ald
# Bt JT: : :

i L ‘.
il 1 r_. : :"‘\"rf\.: _:-..,I.
S v e AR TR R I
. ah!ﬂﬁﬂ“ﬂ!_'!.'-?'-.'.*E'l (it st
| . L * !_l.l ) ".I l-:-l._ .:-

I * .‘n" b .‘II Il

L el S e e L L .

;IF;T"_' 5 = o s e T LI AR e LT i S = En B r ef T T T T R R T T A A S e S T T S Lt e e mn Ty

. = Depuis quelques annees, ® | e cerveau méditatif est = Les méditants les plus expérimentes |

| le cerveau de personnes se livrant  le siége d’une activité spécifique, présentent une activité cérébrale

' 2 la méditation est étudie par qui favorise la régulation particuliere qui leur permet

. des méthodes scientifiques. des émotions et la compassion. de mieux focaliser leur attention. :
27

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aolt 2012




Dossier

. Uimagerie
cérebrale

de personnes

adeptes des pratiques
méditatives (ici,

le méditant tibétain
Mingyur Rinpoche)

a permis de repérer

des corrélats neuronaux
de la méditation.

| y a encore quelques années, il aurait
semblé étrange d’associer des termes tels
que science et contemplation. C’est que
depuis I'’époque des Lumieres, la science
a eté congue séparément de la religion,
et assignée a I'étude quantitative des lois de
la matiére. La religion ou la spiritualité ont
eté reléguées au domaine de la subjectivité et
de 'expérience qualitative, choses non obser-
vables et non mesurables. Or voici que la
science occidentale pose son regard sur ces
phénomenes subjectifs, vécus de intérieur
a la premiere personne, qui sont le propre des
pratiques spirituelles, dont la méditation. Ce
rapprochement remonte a la rencontre du
neuroscientifique francais Francisco Varela
avec le dalai-lama, en 1983. Varela décida de
créer un forum ot le dalai-lama et d’autres
méditants pourraient échanger leurs idées
avec des scientifiques de renom...

C’est ainsi qu’au mois d’avril de cette
année s’est tenu a Denver, aux Etats-Unis, le
premier symposium international consacré
a I'étude des « sciences contemplatives ». Des
centaines de neuroscientifiques, psycholo-
gues, cliniciens et méditants venus de labo-
ratoires de recherche prestigieux y ont par-
tagé les résultats les plus récents sur les
mécanismes cognitifs et neuronaux sous-ten-
dant les pratiques contemplatives, leurs effets
sur la santé mentale et physique et les appli-
cations possibles pour I’éducation.

28

2. Uamygdale
cérébrale (en bleu)
est moins active

chez des méditants
soumis a

des distracteurs
emotionnels alors qu'ils
se concentrent sur

un objet : la production
d’émotions est
tempérée et permet
d'atteindre la stabilité
du ressenti émotionnel.

lions sont de A.

Sauf mention ncntrﬂiré, les illustra

Le terme de méditation recouvre une diver-
sité d’entrainements mentaux allant des tech-
niques tournées vers la relaxation jusqu’a des
exercices visant a atteindre, par exemple un
sentiment profond de bien-étre. Il s’agit d’une
tamille de méthodes complexes de régulation
des émotions et de I'attention, mises en ceuvre
a des fins variées, dont la compréhension de
la nature des phénomenes mentaux et I'équi-
libre des affects. Nous nous concentrerons ici
sur les méthodes d’origine bouddhiste, qui
sont pratiquées aujourd’hui dans un contexte
traditionnel ou séculier.

Que disent les textes bouddhistes ? D’abord,
que la méditation doit viser a éliminer la
souffrance d’origine mentale (ruminations,
emotions négatives) ; que toute méthode effi-
cace en ce sens doit introduire des change-
ments dans les états émotionnels et cognitifs,
notamment dans les habitudes centrées sur
so1 ; enfin, que ces changements prennent
comme point de départ I’'observation détail-
lée des états émotionnels et une compréhen-
sion des phénomeénes mentaux. Mais com-
ment y parvient-on, et comment le cerveau
participe-t-il a cet objectif ? Les neuroscien-
tifiques se sont surtout intéressés a trois types
de méditation : la méditation par attention
focalisée, la surveillance ouverte (ou pleine
conscience) et la compassion.

L'attention focalisée

La méditation par attention focalisée
consiste a se concentrer sur un objet (flamme,
respiration), et a la stabiliser afin d’apprendre
progressivement a réguler son attention.
L'objectif est d’apaiser I'esprit, de réduire les
distractions et d’accéder a un état de surveil-
lance de ses processus internes, qu’il s’agisse




d’émotions, de pensées ou de perceptions. Au
fil de la pratique, cette capacité de surveillance
permet de basculer vers le second type de pra-
tique méditative : la surveillance ouverte, que
les bouddhistes nomment Vipassana, et que
nous appelons méditation de pleine conscience.

Cette derniére consiste a demeurer dans
I’état de surveillance évoqué, mais sans foca-
liser son attention sur aucun objet en parti-
culier. Il s’agit ici d’accéder a ce qui fait la
richesse d’une expérience subjective : I'inten-
sité de nos perceptions — leur valeur émotion-
nelle, le schéma cognitif a I’ceuvre (quel type
de pensées apparait, comment elles s’articu-
lent, etc.) — ou I'implication du soi autobio-
graphique dans cette expérience (afflux de
souvenirs, notamment).

Ces deux premiers types de pratiques sont

souvent couplés a.une troisiéme : la médita-
tion de compassion ou d’amour-bienveil-
lance, qui vise a cultiver des comportements
et attitudes altruistes, des affects positifs, et a
inhiber les tendances centrées sur soi.

Atteindre I"équanimité

Si vous avez un jour ’occasion de vous
asseoir dix minutes dans un endroit tran-
quille, sans rien faire d’autre que d’accorder
une présence attentive aux sensations pro-
duites par votre respiration, il vous sera alors
aisé d’assister au flot turbulent et involontaire
des pensées et des émotions. Méditer c’est en
grande partie prendre conscience de ce flux:
les facultés d’attention qui permettent ce
regard intérieur se développent graduelle-
ment, de méme que les capacités de régula-
tion émotionnelle.

Les personnes qui s’ adonnent régulierement
3 la méditation modifient 'activité de leur cer-
veau d’une facon qui peut étre observee grace
aux techniques d’imagerie cérébrale. Dans
notre équipe de ’Université du Wisconsin,
nous avons ainsi examiné le cerveau de per-
sonnes pratiquant assidtiment la méditation
d’attention focalisée. Ces personnes ont en
moyenne 10 000 heures de méditation a leur
actif. Quand on leur fait entendre des sons
angoissants tels que des voix exprimant la
souffrance, on constate que l'activité de leur
amygdale cérébrale, zone cruciale dans la pro-
duction d’émotions diverses, mais surtout de
Pangoisse, de la peur ou du stress, est notable-
ment réduite par rapport a des personnes

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet - aolt 2012

Le cerveau méditatif

Comment le cerveau soigne le corps

es techniques de méditation sont aujourd’hui utilisées en milieu

hospitalier; et leur efficacité clinique a été bien établie dans cer-
tains champs d’application, notamment dans le cadre de la depres-
sion et de la douleur chronique.Ainsi, le psychologue cogniti-
viste Zindel Segal et ses collégues, du Centre de I'Ontario pour
’addiction et la santé mentale, ont suivi 84 sujets déprimés ayant
pris des antidépresseurs jusqu’a rémission de leurs symptomes.
A la fin de cette premiére phase, un tiers poursuivait le traitement
antidépresseur, un autre tiers recevait un placebo et le dernier
tiers suivait des séances de thérapie cognitive fondées sur la medi-
tation de pleine conscience. Un an et demi plus tard, 30 pour cent
des méditants de pleine conscience avaient rechute, autant parmi
les personnes du groupe traitées par des antidépresseurs, mais
cette proportion atteignait 70 pour cent parmi ceux qui avaient
recu un placebo. On en déduit que la pratique de la pleine
conscience serait aussi efficace que les antidépresseurs pour evi-
ter les rechutes.

Les effets positifs de la méditation sur la santé s'appuient sur
une modification de I'activité cérébrale. Le cas des douleurs chro-
niques a été étudié, notamment par le neuroscientifique Fadel
Zeidan et ses collégues, de I'Université de Caroline du Nord. lls
ont mesuré l'activité cérébrale de sujets méditants recevant des
stimulations douloureuses. Chez ces personnes, l'intensité percue
de la douleur diminue de 40 pour cent et son caractere désagrea-
ble de 57 pour cent par rapport a des sujets contrdles. Cette dimi-
nution de I'intensité de la douleur est associée a une augmenta-
tion de I'activité du cortex cingulaire antérieur et a une baisse de
lactivité de I'insula antérieure, des régions intervenant dans la regu-
lation cognitive de la douleur. Ainsi, ce sont bien des mecanismes
cérébraux qui entrainent une diminution de la perception de la
douleur. De surcroit, une activation du cortex orbitofrontal leur
permet de juger la douleur moins « désagréable ».

Le cortex cingulaire

Sans méditation Avec méditation . ;
antérieur et I'insula
Cortex cingulaire antérieur antérieure sont des aires
e . cérébrales impliquées
D — T e MR de la douleur.

Chez une personne

qui souffre, le cortex
cingulaire antérieur est
plus activé en condition
de méditation (en haut,
a droite). En revanche,
chez la méme personne,
la méditation inhibe
'activité de l'insula

(en bas, a droite).

Fadel Zeidan et al., The J. of Neurosc., 2011

29




Dossier

o Vagabondage

mental

Refocalisation
et maintien
de "aftention

e . WA de conscience
. > AN @ du vagabondage

9 Détachement

de |'attention

3. Un cycle cognitif se met en place dans la méditation par attention
focalisée :a un moment, le méditant voit son attention vagabonder

vers des pensées par lesquelles il se laisse distraire (état |), puis il prend
conscience de cette derive (état 2), et détache son attention de ce qui I'a
distrait (état 3). Enfin, il refocalise son attention sur la consigne initiale (état 4).

n'ayant pas cette pratique (voir la figure 2). La
méditation cultive donc I'équanimité, la
faculté de maintenir un climat émotionnel sta-
ble, propice a la focalisation de 'attention.
Comment se pratique I'attention focalisée ?
Le novice choisit un endroit calme, pour ne
pas subir de distractions externes, une posi-
tion assise a la fois détendue et alerte, pour
optimiser I'état de vigilance, et un objet sim-
ple d’attention, par exemple les sensations
produites naturellement par la respiration, sur
lequel le sujet doit essayer de se concentrer
sans se laisser distraire. Si, comme c’est tou-
jours le cas, il prend conscience qu’il s’est laissé
distraire au bout de quelques minutes, il doit
alors détacher son attention de I’objet de la
distraction et la ramener vers la cible initiale.
La neuroscientifique Wendy Hasenkamp,
de I'Université d’Atlanta, et ses collégues ont
récemment cherché a identifier par image-
rie cérébrale les réseaux fonctionnels sous-

30

Cerveau & Psycho d'aprés A. luiz

Meéditer, c’est en grande partie prendre conscience
du flux incessant des affects et des pensées.

tendant la pratique d’attention focalisée. Dans
le scanner, les participants s’adonnent a cet
exercice tout en signalant la fin de chaque épi-
sode de vagabondage de I’esprit en appuyant
sur un bouton. Les auteurs de cette étude ont
identifié quatre phases durant ce que nous
nommons un cycle cognitif : un épisode de
vagabondage de I'esprit, un moment de prise
de conscience de la distraction, une phase de
réorientation de I'attention et une phase d’at-
tention soutenue et focalisée. Chacun de ces
épisodes est lié a Pactivité d’un grand réseau
(voir la figure 3). La premiere partie du cycle
est associée a I'activité d’un réseau cérébral dit
par défaut, qui fonctionne lorsque ’on est
absorbé dans ses pensées. Ce réseau regroupe
notamment plusieurs régions médianes dans
le cortex préfrontal et cingulaire.

Le cycle des états mentaux

Le deuxieme épisode du cycle est associé
a la prise de conscience de I’état de distrac-
tion. C’est une capacité essentielle dévelop-
pée par la méditation, qui fait intervenir la
faculté d’introspection et certaines zones
cérébrales telles que I'insula antérieure, le cor-
tex somatosensoriel et le cortex cingulaire
antérieur. Ces deux régions forment ce que
['on nomme le réseau de saillance, qui sous-
tend la perception d’émotions et de senti-
ments en réponse a des événements ayant une
pertinence particuliere pour 'organisme, qu’il
s'agisse de stimulus extérieurs (effrayants, par
exemple) ou internes (perception de la dou-
leur physique). Lorsque ce circuit de saillance
entre en action, 1l interrompt d’autres méca-
nismes cérébraux telle la circulation libre de
pensées sous-tendue par le réseau par défaut
(premier épisode du cycle). D’ailleurs, lors-
que l'activité du réseau de saillance augmente,
celle du réseau par défaut diminue.

Les troisieme et quatrieme épisodes du cycle
méditatif sont respectivement associés au fait
de « reprendre » son attention en la détachant
du stimulus distracteur — ce qui est permis par
Iactivité du sillon frontal supérieur et du sil-

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet -aotit 2012




lon intrapariétal — et au maintien de la consi-
ene de méditation, une consigne prise en
charge par le cortex préfrontal dorsolatéral.
Quel est I'impact d’une telle pratique régu-
liére sur attention ¢ Nous avons étudié, dans
'équipe de Richard Davidson a I'Université du
Wisconsin, 'impact de trois mois de médita-
tion intensive (huit heures par jour de médi-
tation par attention focalisée) sur des partici-
pants. Lors d’un test, les sujets recevaient des
écouteurs qui diffusaient des sons a une fré-
quence donnée auxquels étaient mélés épiso-
diquement des sons légerement plus aigus. Ils
devaient se concentrer sur les sons diffusés dans
une seule oreille du casque, et repérer chaque
émission d'un son parasite. On enregistrait leur
temps de réaction ; cette tiche, tres repetltwe,
entraine facilement des épisodes de distraction
qui se traduisent par une grande variabilité des
temps de réaction. Nous avons constaté que les
méditants présentaient moins de variations
dans leur temps de réaction, que les oscillations
électriques des neurones des zones antérieures
du cerveau étaient plus régulieres d'un essai a
[autre, et que I'attention était plus stable.

Développer son attention

Dans une autre étude, nous avons observé
'activité cérébrale de méditants débutants ou
confirmés en attention focalisée. Les médi-
tants confirmés présentent une augmenta-
tion d’activité dans de multiples régions du
cerveau impliquées dans 'engagement de ['at-
tention (cortex visuel), son maintien (cortex
préfrontal dorsolatéral) et son orientation
(sillons frontal supérieur et intrapariétal, voir
Pencadré ci-contre). Toutefois, nous avons
constaté qu’il existe des différences selon le
degré d’expertise des méditants. Si ces médi-
tants confirmés — totalisant 19 000 heures de
pratique — présentent bien une augmentation
d’activité de plusieurs aires, les experts —, ceux
qui ont encore davantage de pratique, jusqu’a
totaliser 44 000 heures de pratique — voient
cette activité cérébrale baisser !

Une telle évolution de I'activité cérébrale
(d’abord une hausse, puis une diminution)
en fonction du degré d’expertise s’observe
dans la plupart des domaines d’apprentis-
sage. Au terme d'un entrainement intensif de
méditation par attention focalisée, la per-
sonne est si experte qu'elle ne doit presque
plus fournir d’effort pour focaliser son atten-

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet -aot 2012

Le cerveau méditatif

tion. Les experts présentent également une
moindre activation de leur amygdale, qui leur
permet de s'affranchir de leurs réactions émo-
tionnelles. D’autres expériences montrent que
les méditants experts parviennent a inhiber
des réactions automatiques dans certains tests
psychomoteurs, conduisant les psychologues
a évoquer une « déautomatisation » des émo-
tions et des comportements.

La « presence attentive »

Ainsi, se focaliser sur un aspect local du
champ de I'attention (par exemple les sensa-
tions de la respiration) constitue un exercice
utile pour éviter de se laisser distraire. Mais
la concentration seule n’est pas suffisante
pour maitriser I'attention et réguler les émo-
tions. Le savant téte en ’air sait se concentrer
des heures sur ses équations, mais peut étre
également négligent et distrait dans les acti-
vités quotidiennes. La maitrise de 'attention
passe donc aussi par une surveillance glo-
bale, détachée des routines émotionnelles,

Cerveau de méditants experts

Le cerveau de méditants confirmés, lors d’un test d’attention
focalisée sur un objet visuel, est plus actif dans des régions impli-
quées dans I'engagement de l'attention (cortex visuel), son main-
tien (cortex préfrontal dorsolatéral) et son orientation (sillons
frontal supérieur et intrapariétal). Pour les experts encore plus
entrainés, I'activité tend a diminuer dans ces aires : la focalisation
et le maintien de I'attention n’exigent presque plus aucun effort.

Sillon frontal supérieur :
Orientation de ‘rGﬁEﬂHOﬂ Si"on infrqpqriéﬂ][ :

Orientation
de |'attention

S
.3
) ) Cor’rex visuel : U
Cortex préfrontal dorsolatéral : . S
) o ; : ngagement <
Maintien de |'attention / : 5
de 'attention &
31




Dossier

cognitives et motrices qui émergent de I’ac-
tivité de I'esprit.

Ce mode d’attention plus global est bien
connu des musiciens et athletes experts qui
disent souvent livrer leurs meilleures perfor-
mances lorsqu’ils se trouvent dans le « flux »
de leur expérience sensorielle, émotionnelle,
attentionnelle et cognitive. Il s’agit donc, dans
la pratique de la pleine conscience, de culti-

Dans la méditation compassionnelle,
le cerveau devient plus empathique
vis-a-vis de la souffrance des autres.

32

ver une forme plus ouverte de controle atten-
tionnel, ot le méditant ne controéle plus expli-
citement la cible de son attention.

Les méditants s’ouvrent alors a 'expérience
au sens large, c’est-a-dire a tout ce qui se passe
en eux et autour d’eux. Les manifestations
peuvent en étre agréables ou non, le tout étant
de les aborder avec curiosité en observant de
maniere détachée et sans chercher a contro-
ler émotions ni pensées. Cette forme de médi-
tation serait comparable a la pratique du surf,
ou I'on glisse sur les vagues en épousant leurs
mouvements spontanés. L'attention doit se
laisser porter par les vagabondages de I’es-
prit, sans chercher a lutter contre eux ou a les
infléchir. Par opposition, la pratique de I’at-
tention focalisée serait comparable a la voile,
ou 'on maintient le cap indépendamment
des fluctuations du vent et des vagues.

Clignement d'attention

Dans la méditation de pleine conscience,
le pratiquant devient moins réactif a ses pro-
pres émotions, 1l gagne une conscience plus
claire de ses processus mentaux, ce qui offre
un moyen de les transformer, et concoit plus
clairement sa propre identité, son passé et de
son avenir possible.

Nous avons cherché a savoir, avec Heleen
Slagter, de I’Université d’ Amsterdam, si un
entrainement a cette forme de « surveillance
ouverte » (ou open monitoring) pendant une

pratique de pleine conscience, pouvait chan-
ger la capacité a maintenir cette forme d’at-
tention globale et non réactive. Nous avons
utilisé la tache dite du clignement attention-
nel. Le participant doit détecter deux chiffres
présentés tres rapidement parmi une succes-
sion de lettres. Si le second chiffre apparait
environ 300 millisecondes apres le premier,
il passe inapercu, comme si la personne avait
cligné des yeux. Si le second chiffre apparait
apres un délai de 600 millisecondes, il peut
etre détecté sans difficulté.

Le clignement de I’attention reflete la limi-
tation des ressources attentionnelles : les
régions frontales du cerveau étant toujours
en train de mémoriser le premier chiffre, elles
ne sont plus disponibles pour détecter le
second. L'allocation des ressources attention-
nelles au premier chiffre s’accompagne d’une
onde cérébrale nommeée P300, qui reflete ’ac-
tivité d'un réseau regroupant des zones fron-
tales, temporales et pariétales, et que I’on peut
recuelllir grace a des électrodes placées au
niveau pariétal postérieur (voir la figure 4).

Nous avons fait 'hypothese que cette forme
d’attention globale pourrait aboutir a une
optimisation des ressources attentionnnelles,
et donc a une réduction du clignement atten-
tionnel. Nous avons mesuré les performances
comportementales et 'onde P300 avant et
apres une retraite intensive de méditation.
Chez les méditants, nous avons observé un plus

4. Les courants électriques
produits par le cérveau révélent

que |'attention est plus fluide et dynamique
apres-une longue pratique de la méditation.

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoiit 2012




faible clignement attentionnel (ils voyaient
plus souvent le second chiffre) et une onde
P300 plus faible. Ainsi, la pratique de la médi-
tation ouverte, ou de pleine conscience, per-
met a Pattention de ne pas rester « bloquée »
sur une sensation, une pensée, une percep-
tion, et d’étre plus disponible pour tout ce qui
peut survenir dans le flux de la conscience.
[attention est moins captive de ce qui peut la
détourner de son but.

La voie de la compassion

Le troisieéme type de pratique méditative
consiste 2 développer un état émotionnel
d’empathie, d’affection et de compassion. Le

but de cette approche est d’étendre les senti-

‘\..‘

ments de bonté, d’empathie et d’amour a
autrui. Uéquanimité, cultivée dans la pleine
conscience, est considérée comme nécessaire,
car une vraie compassion suscite forcément
des émotions fortes et potentiellement désta-
bilisantes, qu’il s’agit de tempérer. Egalement,
parce qu’il faut parfois compatir avec des étres
qui vous ont offensé ou que vous n'aimez pas.
En 2008, nous avons étudié activité du cer-
veau de méditants en pratique de compas-
sion, et avons constaté une activation supé-
rieure de deux régions cérébrales en réaction
a des sons de voix humaine exprimant la
détresse. Ces régions sont I'insula antérieure
et le cortex cingulaire antérieur, tous deux
impliqués dans la perception empathique de
la douleur d’autrui (voir la figure 5). Dans la
méditation compassionnelle, le cerveau
devient plus empathique vis-a-vis de la sout-
france des autres.

En outre, les experts les plus chevronnés
présentent une hausse d’activité dans le cor-
tex somatosensoriel secondaire, qui traite les
sensations corporelles, suggérant que les médi-
tants experts ressentiraient dans leur chair la
souffrance d’autrui. Enfin, la pratique de la
méditation compassionnelle produit une aug-
mentation d’activité dans des zones telles que
la jonction temporo-pariétale, le cortex pré-
frontal médian et le sillon temporal supérieur,
tous trois mobilisés lorsque nous cherchons
a nous mettre a la place d’autrui.

La méditation, sous ses formes variées, est
une exploration de la nature de I'esprit. Elle
pose, sous une forme nouvelle, une question
ancienne : qu'est-ce que la conscience et la sub-
jectivité ? Avec Richard Davidson et Matthieu

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aott 2012

Ricard, nous avons examiné cette question en
collaboration avec des méditants bouddhis-
tes experts. Nous avons mesuré le degré de syn-
chronisation des signaux électriques produits
par leur cerveau en des sites distants de plus de

dix centimetres, partant de I'idée acceptée
aujourd’hui, selon laquelle la synchronisation
de régions cérébrales distantes est un des cor-
rélats essentiels de la conscience, de par sa capa-
cité a unifier des informations diverses dans
une expérience globale.

Méditation et conscience

Nous avons ainsi observé des synchronisa-
tions tres nettes des ondes gamma (entre 25 et
45 hertz) chez des méditants totalisant jusqu'a
50 000 heures de pratique, ce qui nous conduit
a entrevoir 1’état de méditation comme un
mécanisme d’intégration globale des activités
de différentes régions cérébrales. Le niveau de
synchronisation atteint par ces experts, notam-
ment entre des régions frontales et pariétales,
est nettement supérieur a celui d’un cerveau
« normal » au repos. Peut-on en déduire que
I’expérience consciente est améliorée chez ces
individus ? A ’heure ot 'on parle beaucoup
de cerveau augmenté, voici peut-étre une voie
plus prometteuse, sans pilules ni implants neu-
ronaux, pour développer son état de conscience
vis-a-vis de soi et du monde environnant. La
philosophie ne manquera pas d’observer qu'un
surcroit de conscience est souvent synonyme
de meilleures décisions, de respect, d’apaise-
ment et de non-violence. Espérons que la
« science de la sagesse », profitant des savoirs
conjugués des méditants et des scientifiques,
saura gagner les esprits ! Tout en gardant a I'es-
prit que la sagesse, en science, consiste a €va-
Juer des hypotheses rigoureusement testées et
a répéter les observations. 7

Le cerveau meéditatif

5. L’activiteé
du cerveau

de personnes pratiquant
. 8 |a méditation de compassion
4 est supérieure dans I'insula
et le cortex cingulaire

antérieurs, impliqués
dans la perception

de la douleur d’autrui.

______ Bibliographie

W. Hasenkamp

et al., Mind wandering
and affention during
focused meditation : a
finegrained temporal
analysis of fluctuating
cognitive stafes,

in Neuroimage,

vol. 59(1),
op. 750760, 2012.

].-P. Lachaux,
le cerveau attentif,

QOdile Jacob, 2011.

A. Lutz etal.,
Mental training
enhances aftentional
stability : neural and
behavioral evidence,
in J. Neurosci.,

vol. 29(42),
op. 1341827, 2009.

M. Ricard,
l'art de la méditation,

Nil Editions, 2008.

J. Brefczynski-Lewis
et al., Neural correlates
of attentional expertise
in long-term meditation
practitioners, in Proc.

Natl. Acad. Sci.
U.S.A., vol. 104(27),
pp. 11483-8, 2007.

A. Lutz et al.,
Long-term meditators
self-induce high-
amplitude gamma
synchrony during
mental practice, in

Proc. Natl. Acad. Sci.
U.S.A., vol. 101(46),
pp. 16369-73, 2004.

33




Dossier

Christophe André
est meédecin
psychiatre a I'Hopital
Sainte-Anne, a Paris.

34

Mediter, pour une vie

plus saine

Longtemps associée a des traditions spirituelles
ou religieuses, la méditation révéle aujourd’hui
des effets bénéfigues mesurables

sur le bien-étre psychique et la santé.

ouvolr regarder le soleil se
lever ou se coucher chaque
jour, afin de nous relier a un
phénomene universel, pré-
serverait notre santé pour
toujours. » Dans son petit traité, La Vie sans
principes, rédigé dans les années 1850, 1’écri-
vain américain Henry David Thoreau rappe-
lait I'une de ses convictions : ’homme a tout
a gagner a se rapprocher d’une vie plus
contemplative. Ce point de vue est-il vérifié
par les recherches scientifiques et médicales ?
Regardons-y de plus pres.

Qu’est-ce que méditer ?

La méditation est une démarche dans
laquelle on tourne son attention vers un cer-
tain nombre de variables corporelles, senso-
rielles et mentales. Ce mouvement de ’esprit
est volontaire : méme si des états proches de
I'état méditatif peuvent naitre spontanément
en nous (devant un feu de bois ou les vagues
de I'océan), ce que ’'on nomme méditation
releve d’exercices délibérés, prolongés et répé-
tés, représentant un entrainement de I’esprit.

Le mot méditation est trompeur, a plu-
steurs titres. D’abord parce qu’il est percu par
beaucoup de personnes comme une activité
intellectuelle (réfléchir profondément sur un
sujet), alors que la plupart des pratiques médi-
tatives passent surtout par le corps. Ensuite,
parce que ce mot ne désigne pas une démar-

che unique, mais une multitude de pratiques :
certaines consistent a focaliser son attention,
d’autres au contraire a 'ouvrir largement ;
parfois méditer requiert 'immobilité, parfois
le mouvement. Enfin, parce qu’on associe
volontiers la méditation a un ensemble de
convictions religieuses, alors qu’elle peut par-
faitement se pratiquer dans un cadre laique,
philosophique ou thérapeutique.

Pour autant, il existe un certain nombre de
points communs a toutes les pratiques que
['on pourrait qualifier de « méditatives » : ces-
ser d’agir, pour s’accorder un temps de retrait,
de silence, de lenteur, de continuité ; durant
ce temps de silence, stabiliser son attention :
ne pas réagir aux stimulations externes
(bruits) ou internes (pensées, émotions) ;
observer ces stimulations internes ou exter-
nes avec attention et détachement.

Qu'attendre de cette démarche ? Dans tou-
tes les approches méditatives, la tradition
recommande de ne justement rien attendre
d’'immeédiat. Mais de simplement voir ce qui
peut émerger de cette attitude inhabituelle
pour la plupart des gens (nous sommes pres-
que toujours engagés dans des actions ou des
distractions, rarement « attentifs a ne rien
faire »). Tous les maitres et enseignants ne
manquent pas de raconter a leurs disciples
une foule d’histoires a ce propos. Ainsi, celle
de cet apprenti qui demandait combien de
temps 1l lui faudrait pour savoir méditer :
« CInq ans », lui répondit son maitre de zen.

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aodt 2012




107 AT A :,

R
.'.-'__..d L

fl-. .__"- A b o

_. '."'t-,l."'-"'

..l = ] _r
T I

N

-

- .I ..‘ H }. _-I"'f:.ll‘t.lt‘:l .r.:-;--.lh'.q.:jl i
) ’ I II‘ | S ; [ ....‘i:.;*.dﬂﬁ;?}:.: iy I";_I. : bt L 1

LY

ATk . - el “'i_

NIRRT S S = YA\
TURY |Irl1 " . -~ i i i ford

v o T o T Tt e 104
iy S MR TR SN

= oy 4, k. i gl i ST At LT

R URERE e e 8 [
A= | 5 L -‘:?I*h.‘:_.f‘. ,:“ i ) | i

- gt

ﬂ?ﬂ-ﬂi-i-‘;-'-f =l -

-

; . . i | “- l
a 3 / .'-.‘ 2 :_'."F.::..:I.,'F'!‘\". » \ ‘.” i i _ _:r' -t
AR gl AN
i i | The s *ﬁ# " T i

" L l-l‘- ":'l:!.‘ 1‘! "
e
F 1 -'tli w s
P g Ui
; iy 10 i Bt

3 o RS W By, et e ool - 4 r#t i U LI .||.1- L .
. - T B ' | i ¥ 11 ﬂ‘ vy [ l'.l. LS i o i I.-i ", - AT
. :.r 1:-‘!.'!-.ﬁ ﬁj- Y . L= a i gt S b AT ! e f
iy .";‘JJ—.-. L=, ﬂ..‘..-'T!.n.‘ wl “‘:_l Jrlﬁl. . il | ® .1 g el |_:‘i' ; L ey B s
r " b ol il e ?

-
B
b
b ik

. T o O T - = 3 1 . ,-—‘i'al'
¥ e B Y i T SSEWTATE) Y 1 B e e L st

; 8 T 3 - ] s oy
I."-. i e 1 i - .:%i . ] " L1 o LD =1l oy | = i'
l-I A .-' 4 :. :_‘ = +5.:' p.-r. __l. .1:'._'.;_': .I._.,.

L i_ o -'_Ir
o

) G i U TN RS L e : -
1] # ". .l, ¥ = - H. “JL- - { ii L | 'II-l.'quI':,.b,'-.'u... [ | 4 3 4 I I--.-ll- -
oy ¥ Hr.:.hl Ii‘i.li‘?:f-‘jfa!!:l’i!::'l ; I --r:_l _'lr l"_' if bl "y, 4 Sl I_ 1 .-:I“ 3 ... .-..- WY " " -j., tar .-:-I:. o

& |I!
..|,.h-\.
L

& :‘;l' I-;E:_"' +'.ﬂ-1 - - '..'- "':"Eil e l"‘.l'l:"lli.l,'r 4 A
i £ - i Ch ] Pt L = 4 SR
¢ bRt EFM‘ AR T

2 SR

. i b
| A ; k! ..IH?; ;
\ :5 R " }I{t‘ .'E x 4-: i‘;’ _.. jr:;, i ."

e
Ll

4l i

v 5

I : LIS - 'rl

]
- ¢ =
|+"I+.' d: R_.\rl‘-
1 4y -;*._'1
e (3
4 F s O
.J-. ’ '-\.;t.": ¥
- r lI "' “1‘ 1
..!II{". . i U
i, < S
i " Bacill. o W
] L
- ‘:_ Yl R * | f E
S . ‘ " . E
- ¥ N . - ‘
) I Sl . i - ?' "| 'I." & i = x " " - - [ ¥ - =il g =l - E_
T L4 - ' -, i sl ¥ " L i = i & - 4 - oy ey & 8 -
i ’ ol 4 . -. " e R AR | - ' . ] i " T 5 # ' . - L A o} i} « 4@
ll ".f s . " . i - = L ] i . : L] & -_ LY - e
!-..": "r‘-] #'I o 1"- J : i g ] " g [ -Fi'l * L i *' - oy < i I L E
s I -,..l_l": :_ "F: ] 1 w‘m y b - - ‘ L i v ¥ 7 -ﬁh % - ! ¥ A
Lt e - w3 E
¥ - - & r
A ™ ol [ ﬂ i L] 7 % - - L " &
}':l""‘-?{“'.-‘] :' . LT e ! L i\ ..; . . § L k & y ” . g - m
L """.-l 44 !'l"_r r ' ol L & TR i - - - i - ' -
'I.‘!I A e o .r:l.:‘i- t : n: : . : » B - . '\'# 'l » < J 1 = -. E - il i o L] ul . —‘:h‘ - L ad i = F g ] .. Q
E I:r".-‘.' i I“I i g il '\ _1-__"'!" . E T .. L] s . gl gt L = 5 - N F - - p- - 4 - e i . - .

fondements du bouddhisme, la libération de
la souffrance est ainsi un enjeu central. Il est
donc logique que la méditation intéresse
aussi le monde de la médecine et de la psy-
chologie. Le mot méditer vient d’ailleurs du
latin meditari, fréquentatif de mederi, « don-
ner des soins a »...

De trés nombreuses études a ce sujet ont été
conduites aupres de populations variées. Chez

« Et si je mets les bouchées doubles, si je
meédite sans arrét ¢ » « Alors, ce sera dixans... »
Ou encore, dans la tradition chrétienne, ce
consell de Saint-Francois de Salles : « Une
demi-heure de méditation est essentielle cha-
que jour, sauf quand on a une vie tres occu-
pée. Dans ce cas, une heure est nécessaire. »

Mediter pour se soignher

En réalité, des attentes existent bel et bien,
et elles divergent selon les contextes : pour
les méditations religieuses, c’est bien stir un

§
i
{1
d

|

]

T S e gl B FT T ey - S g Y U Y R Y T S P el pe—— W i S e B eyl P T R e R, e e oy hd G B G EEPR EG EC h p TEE TR R H T BNLGRLG FRGO
57 P P T, S WAL, M0 N A e T T e s b P VAT e T O S ). 17 7T Lk G (T S SO ST E n B ‘ e I o L A T e o AR AL 28 L i e P TP (9 1 A T 0 Sl TR P A L T P 1A

; s ; v | i
état d’éveil spirituel ou de lien avecle divin; | g
pour les méditations philosophiques, c’estun | ® Mediter consiste a prendre du recul, a se plonger L
esprit clairvoyant, au-dela du voile des faci- . dans le calme et le silence, et a préter attention, |

L]
o E

sans y réagir, a ses sensations corporelles et ses pensées.

lités et des apparences ; et pour les médita-

tions psychothérapiques, c’est un bénéfice | = Cette activité améliore la santé. Elle permet de lutter contre
pour sa santé, physique ou mentale.  le stress, la dépression, I'anxiété ou des maladies auto-immunes.

———
R

Les vertus thérapeutiques de la méditation
sont pressenties depuis longtemps : dans les

==

les liens entre le fonctionnement de ['organisme et le psychisme.

© Cerveau&Psycho - n°52 juillet- aoht 2012

¢ S P

= Méditer module 'expression de certains génes, ce qui confirme

S B e e el e

il . e i e e B e g e i i — ks e Sl )

e e

35

e — =




Dossier

des sujets non malades, les pratiques médita-
tives améliorent globalement les variables de
santé, tels le niveau de stress, les réactions
immunitaires, la tension artérielle ou la tolé-
rance a la douleur. Chez des personnes souf-
frant de diverses pathologies, la méditation
améliore systématiquement et significative-
ment la qualité de vie : Cest le cas pour la sclé-
rose en plaques, le cancer du sein, les pneu-
mopathies obstructives, et de nombreuses
douleurs chroniques. On a aussi constaté une
régression des symptomes dans diverses
pathologies, telles que I’hypertension artérielle,

est loin d’étre négligeable, car le stress est glo-
balement le « grand aggravateur » de toutes
les pathologies. Notamment les pathologies
chroniques, douloureuses, ou dans lesquelles
Pefficacité des traitements classiques est limi-
tée. Chez ces patients, la pratique de la médi-
tation apporte de nombreux bénéfices au plan
psychologique : elle augmente la fréquence
des ressentis émotionnels positifs, ce qui est
remarquable dans la mesure oli la méditation
ne se rattache pas du tout au champ de la psy-
chologie positive (on n'y cherche pas a susci-
ter directement des émotions positives). Mais

la qualité de conscience et d’attention qui y
est cultivée a sans doute un effet indirect sur
la capacité a savourer les moments agréables

le psoriasis et les maladies auto-immunes.
La méditation est probablement bénéfique
par son impact global sur le stress. Cet effet

Les pratiques méditatives

renouveau associant priere et meditation existe dans les
grandes religions, par exemple dans la religion chrétienne.

e hombreuses approches, ayant en commun une
demarche associant un travail sur le corps et une
orientation mentale particuliere, peuvent étre considé-
rées comme appartenant a la grande famille des prati-
ques meéditatives.

Meditation bouddhiste : |a tradition bouddhiste, a
la fois religieuse et philosophique, est sans doute celle
qui a poussé au plus haut point de raffinement les pra-
tiques méditatives, mais dans des directions multiples.
Le Shamatha vise la stabilité attentionnelle et la pacifi-
cation émotionnelle, le
Vipassana la culture d’'une
vision du monde débar-
rassée des illusions ; il
existe aussi des médita-
tions centrées sur la com-
passion, I'altruisme, etc.

Relaxation : méme si la relaxation vise explicitement
'obtention d’un état de détente physique et psychique,
ses formes avancées et approfondies (comme le Training
autogene de Schultz) s’approchent d’états méditatifs.

Yoga : surtout connu pour étre centré sur le travail
postural et respiratoire (comme dans le Hatha Yoga),
le yoga, d’origine indienne, contient de nombreux élé-
ments meditatifs.

Meditation transcendantale : elle représente un
exemple de technique méditative utilisant un rétrécis-
sement du champ de la conscience, focalisée sur un
« mantra », suite de syllabes a répéter de maniére pro-
longée pour accéder a un état d’apaisement et de
conscience modifiée. Certaines sectes ont utilisé cette
approche, tres a la mode dans les années 1960, et dont
les Beatles furent des adeptes.

Chi-Gong : au-dela de la prati-
que de mouvements lents et
d’exercices respiratoires, desti-
nes a protéger la santé et favo-
riser la longeévite, cette pratique
chinoise est considérée par les
experts comme une « meditation
en mouvement ».

Pleine conscience : il s’agit d’exercices d’ouverture
de la conscience a I'’ensemble des éléments constituant
'expérience de I'instant présent (respiration, sensations
corporelles, sons, émotions, pensées) sans s’accrocher
a aucun d'eux. Cette méthode a fait I'objet du plus grand
nombre de recherches et de publications scientifiques.

MéthodeVittoz : cette psychothérapie d’origine suisse
repose sur l'attention prétée aux sensations corporel-
les et a la stabilisation de |'attention.

Priére : pour prier; on se met au calme, on ferme les yeux
et on s'abandonne. Rien d’étonnant donc a ce qu’un

36 © Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoiit 2012




Méditer, pour une vie plus saine

et donc leur influence.

du quotidien lorsqu’ils surviennent. D'autres
travaux ont souligné que la méditation aug-
mente en général, surtout pour la méditation
dite de pleine conscience, les capacités a I'au-
tocompassion, qui consiste 2 manifester de la
douceur envers soi-méme. Il est aujourd’hui
avéré que cette dimension d’autocompassion
est associée a de nombreux bénéfices pour la
santé selon différents mécanismes : meilleure

observance des traitements et des régimes;

limitation des comportements autoagressifs
ou autodestructeurs, etc.

Les mécanismes psychologiques d’action
de la méditation ont été assez finement étu-
diés, par exemple dans le cas de la douleur
(voir ’encadré page 38). Dans le cadre des
maladies psychiques, le plus important d’en-
tre eux réside sans doute dans la diminution
des cycles de rumination anxieux et dépres-
sifs. La rumination est un symptome fré-
quent, ol esprit est absorbé par des pensées
répétitives et focalisées sur des difficultés :
bien que ne débouchant sur aucune solution
concrete, ces ruminations persistent, soit au
premier plan de la conscience, soit en bruit
de fond méme si nous essayons de diriger
notre attention vers autre chose.

Comment l'esprit
agit sur le corps

La pratique méditative apprend a ne pas se
fixer sur ces pensées préoccupantes qui tra-
versent ’esprit, mais a tolérer leur présence
sans y adhérer. On rappelle souvent a ce pro-
pos le proverbe chinois : « Tu ne peux pas
empécher les oiseaux de voler au-dessus de
ta téte, mais tu peux les empécher de faire leur
nid dans tes cheveux. » De méme, s’il nous
est impossible d’empécher pensées ou emo-
tions négatives d’apparaitre a notre esprit,
nous pouvons garder nos distances vis-a-vis
d’elles. C’est ce que permet la méditation dite
de pleine conscience : prendre les pensées
pour des pensées, non pour des certitudes.
L’enjeu est de comprendre qu’il y a une dif-

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet - aofit 2012

=SS —_——

Shutterstock / Cerveau & Psycho

férence fondamentale entre étre préoccupé
par un probleme, et réfléchir au fait qu'on est
préoccupé par un probleme. En ce sens, la
méditation ne cherche pas a modifier les pen-
sées (comme le fait la psychothérapie cogni-
tive), mais a faire évoluer le lien entretenu
avec ces pensées, afin de ne pas y adhérer sans
réflexion. Comme pour la douleur ou les

Divers effets
positifs

de la méditation sur
le fonctionnement
de I'organisme ont
été rassemblés sur
cette figure.

e Elévation
des défenses A
immunitaires i

e Diminution
de la libération

e Diminution |

i
s o by
i {1
| iele

des manitestations =~ = |
’ d L R s

cutanees U;_-@é@gﬁlﬂfsl&aj;_;:_;;‘z s Y

:E:E;I:I%}g::r%ﬁcgf Y i '.1:;‘.:-I 5

["® Baisse des ruminations anxieuses
e Amélioration du bien-étre subjectif
e Amélioration de |'attention

e Diminution des cycles dépressits

) 2 LA
Ly il 8 mhmyend d 8 L)
JII_- st - . » SO EG il -" i S AP e b b h g A .," e LEET -
-1*".'.-"’ et BRI SO R R GG [ oS SRR O i Al TR TTe | (e
g AT T b e KA T Y it sy ULy
i ¥ e B e e R L G e i : - i
1 “”"..:1'-“"-'3-\. Fila AL Lt { 113 . .
o g n o rrt '

On ne peut empécher la survenue de pensées negatives,
mais on peut diminuer notre réactivité vis-a-vis d’elles,

o Amélioration
des fonctions cardiaques

e Régulation de
la tension artérielle

||||||

= = e =
;.! o g

]

s bt o B
A i it ol gy i
-5=u_ = :"ﬂ':.,':.-'l-

37




Dossier

émotions négatives, il ne s’agit pas d’en empé-
cher I'existence ou la survenue, mais de dimi-
nuer notre réactivité, et donc notre dépen-
dance, vis-a-vis d’elles.

La réduction du stress par la méditation
intéresse les chercheurs, car elle peut aussi
etre étudiée a un niveau biologique assez fin,

« J'al decidé d’étre heureux
parce que c’est bon pour la santé. »

Voltaire

Bibliographie

Ch. André, Méditer
jour apres jour,

25 lecons de pleine
conscience,
l'lconoclaste, 2011.

J. Grant et al.,

A non-elaborative
mental stance

and decoupling

of executive and
pain-related cortices
predicts low pain
sensitivity in Zen
meditators, in Pain,
vol. 152, p. 150-156,
2011.

T. Jacobs et al.,
Intensive meditation
fraining, immune cell
telomerase activity, and
psychological
mediators, in
Psychoneuro-

endocrinology,

vol. 36(5),
pp. 664-681, 2011.

B. Holzel et al.,
How does mindfulness
meditation work 2
Proposing mechanisms
of action from a
conceptual and neural
perspective,

in Perspectives on
Psychological Science,

vol. 6(6),
op. 537.559, 2011,

38

dans le cadre notamment de la psycho-neuro-
immunologie, qui étudie les connexions
étroites et.réciproques entre état psychologi-
que et activité des systémes nerveux et
immunitaires (ce que I'on désignait autre-
fois par « médecine psychosomatique »). On
a ainsi montré que quelques semaines de pra-
tique méditative réguliere suffisent a amélio-
rer les réactions immunitaires apres une
injection de vaccin antigrippal, ou a augmen-
ter la quantité de lymphocytes T (des cellu-
les de défense essentielles) chez les porteurs
du virus du sida.

Mais I'impact de la méditation peut aller
encore un peu plus loin, en modifiant ’ex-
pression des genes, ¢ est-a-dire la production
de protéines influant sur le fonctionnement
de 'organisme. On sait aujourd’hui que cette
expression est notablement influencée par de
nombreux facteurs, notamment par les émo-
tions : le stress peut ainsi activer certains
genes, et les émotions positives les inactiver.
Ainsi, Herbert Benson et son équipe, de
'Université Harvard, ont comparé 20 person-
nes méditant depuis neuf ans en moyenne a
20 autres, ne méditant pas, mais présentant
le méme profil psychologique.

La méditation influe
sur I'expression des genes

IIs ont identifié des différences dans le
niveau dexpression de certains de leurs
genes : chez les méditants, plus de 2 000 geénes
impliqués notamment dans les mécanismes
de la réactivité au stress (inflammation, pro-
duction de cortisol, mort cellulaire...) sont
Inactivés, ce qui n était pas le cas chez les
sujets non méditants. Ces derniers ont alors

été a leur tour entrainés a méditer, et 'équipe
de Harvard a comparé leur profil d’expres-
sion des génes « avant et apres » : ils ont
constaté des modifications de ’expression
génique comparables, allant dans le sens
d’une diminution de 'expression des génes
liés au stress. Quel que soit donc notre capi-
tal génétique, la méditation (a condi-

tion tout de méme d’étre intensive, du
moins d'apres cette étude !) limiterait
certaines prédispositions héréditaires.

Autre modification biologique nota-

ble : I'impact de la méditation sur les
télomeres, sortes de bouchons protec-

teurs qui recouvrent 'extrémité des
chromosomes. Une enzyme, la télomérase,
dont la découverte a valu a Elizabeth
Blackburn le prix Nobel de physiologie
en 2009, sert a garantir que la longueur des
chromosomes lors de la réplication des chro-

Méditation, douleur

ans les démarches dites psycho-édu-
D catives, on a I'’habitude en médecine
d’apprendre aux patients a différencier
douleur et souffrance. La douleur est une
réalité biologique, pouvant étre corrigée
par les médicaments antalgiques. La souf-
france correspond a l'impact psychologi-
que de la douleur.

Dans la méditation de pleine conscience,
on encourage les patients a accepter la
présence de la douleur (cela ne peut donc
se faire au début qu’avec des douleurs
modeérées, inutile de faire preuve de stoi-
cisme), mais en évitant de laisser leur
attention se centrer sur elle. En effet, le
mouvement naturel de notre esprit, lors-
que nous souffrons, est de nous focali-
ser sur ce qui nous fait souffrir : la dou-
leur occupe alors seule tout I'espace de
notre conscience. Lors de la « digestion »
méditative de la souffrance, on s’efforce
d’ouvrir 'espace de la conscience a d’au-
tres phénomenes : préter attention a la
respiration, aux parties du corps qui ne
souffrent pas, aux sons ; on s’efforce d’ob-
server les pensées que fait naitre la souf-
france (« Je ne supporterai pas cela long-

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet - aofit 2012




mosomes soit conservée. Mais elle ne suffit
pas a empécher que la longueur des télome-
res ne diminue petit a petit au fil des divisions
cellulaires. Par ailleurs, les télomeéres sont sen-
sibles au stress, qui les endommage.

Une trés importante étude, conduite sous
le nom de Projet Shamatha par I'équipe du
neuroscientifique américain Clifford Saron,
de 'Université de Californie, a montré que
la méditation stimule ’activité de la télomé-
rase, ce qui freine le vieillissement cellulaire.
Pour cette étude, 60 personnes pratiquant
déja la méditation ont été recrutées. Irente
d’entre elles, tirées au sort, accepterent de se
retirer en retraite dans les montagnes du
Colorado pendant trois mois, durant lesquels
elles pratiqueérent environ six heures de

méditation par jour. Les 30 autres furent pla- .

cées en liste d’attente avant d’intégrer le cen-
tre de retraite, et servirent ainsi de compa-

et souffrance

temps... ») avec le plus de recul possible, etc.
Plutot que de chasser la souffrance de notre
esprit, I'idée est de la « diluer » dans un
contenant plus vaste, fait de 'ensemble de ce
que nous ressentons, et pas seulement celui
des ressentis douloureux. Inutile de preéciser
que cela requiert un certain entrainement...
Quand cet entrainement est régulier, les
effets deviennent mesurables, tant sur la
diminution subjective des sensations dou-
loureuses, que sur leurs fondements céreé-
braux. De nombreuses études de neuro-
imagerie ont attesté des changements
entrainés par les pratiques méditatives.
Ces changements peuvent étre anatomi-
ques, tel I'épaississement de l'insula, la région
du cortex qui permet de décoder |'état de
NOS Viscéres associé aux expériences emo-
tionnelles. Mais ils peuvent aussi étre fonc-
tionnels, avec des mécanismes d'action
variés : plusieurs études ont montré que la
moindre réactivité a la douleur résulte de
deux mécanismes différents selon que I'on
considére des pratiquants débutants ou
confirmés. Chez les débutants, il s’agit d'un
contrdle de type top down, ou de haut en bas,
c'est-a-dire partant du cortex préfrontal —la

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoit 2012

Méditer, pour une vie plus saine

raison. Des résultats nets furent obtenus sur
différents tests psychologiques (augmenta-
tion du sentiment de controle, du sens donné
a sa vie, diminution des émotions négatives,
accroissement des capacités de recul, etc.),
mais aussi sur 'augmentation de 'activité de
la télomérase. Cette hausse d’activité était
méme proportionnelle a I'amélioration des
variables psychologiques, dont elle semble
étre un marqueur.

Bokan / Shutterstock

structure cérébrale hiérarchiquement la plus
élevée — pour limiter l'activité de I'amygdale
cérébrale — appartenant au cerveau limbi-
que, ou émotionnel. Schématiquement, cela
correspond a « se calmer » par des straté-
gies verbales d’autocontréle et de relativisa-
tion des douleurs ressenties.

En revanche, les méditants plus experi-
mentés bénéficient eux d'un contrdle de
type bottom up, de bas en haut :leur cerveau
« traite » les informations douloureuses a
la source, au niveau de I'amygdale et des
structures voisines, sans avoir besoin de stra-
tégies verbales. C’est comme si la medita-
tion avait amélioré la tolérance spontanée
a la douleur, évitant a cette derniére de se
transformer en souffrance mentale.

39




Dossier

Meéditation et corrélats neurologiques

Meécanismes

Bénéfices

Localisations cérébrales

Régulation de I'attention, stabilisée par le focus
mis sur sa respiration, un son, un objet, etc.

Détente, apaisement émotionnel,
accroissement de la concentration.

Cortex cingulaire
anterieur

Conscience du corps, dont on observe
le fonctionnement sans chercher a le modifier
(en position assise droite, mains sur les cuisses).

Dépistage plus précoce des
modifications de I'état émotionnel
d’apres ses manifestations corporelles.

Insula, jonction
temporo-pariétale

Régulation émotionnelle, qui consiste
a accepter la présence de toutes

les émotions, méme douloureuses,
et a en observer I'évolution sans

les alimenter ni les refouler.

Tolérance accrue aux émotions
negatives, diminution des sentiments
de détresse et des ruminations :
développement des capacités

a apprécier les émotions agréables.

Cortex préfrontal
ventro-median

et dorsal, hippocampe,
amygdale

Modification du rapport a soi.
On cherche a se libérer
de ses réactions habituelles.

Capacités accrues de détachement
et de recul par rapport a ses pensées
et jugements automatiques.

Cortex cingulaire
postérieur, insula

Cortex cingulaire antérieur

Cortex préfrontal

dorsal

— Cortex cingulaire postérieur

Jonction temporo-pariétale

Insula

Raphael Queruel

40

Toutefois, les chercheurs restent prudents :
si 'effet de la méditation sur la télomérase,
et donc sur le vieillissement cellulaire, sem-
ble attesté, quels en sont les mécanismes
exacts ¢ Sont-ils propres a la méditation ¢ Ou
sont-ils consécutifs au mieux-étre apporté en
Poccurrence par la méditation ? Dans pareil
cas, tout ce qui améliore notre bien-étre sub-
jectif, sport, amour, plaisirs variés, peut-il
accroitre I'activité de la télomérase ¢ Si la
méditation est bonne pour tout un chacun
parce qu elle améliore le bien-étre émotion-
nel et favorise des émotions positives, alors
d’autres démarches de psychologie positive
devraient agir aussi sur la télomérase. De
beaux sujets d’étude en perspective... Quoi
qu’il en soit, toutes ces données confirment

que les approches méditatives — écologiques,
gratuites, et finalement assez simples — peu-
vent avoir un impact majeur sur la santé et
le vieillissement. Tout comme I'activité phy-
sique ou une alimentation équilibrée.

Mais tout comme ces dernieres, elles ne
peuvent se montrer efficaces que dans le cadre
de pratiques durables et réguliéres : c’est-a-
dire qu'elles doivent étre intégrées dans un
style de vie permanent. C’est la que le bét
blesse, car ce style de vie est en effet assez éloi-
gné de ce vers quoi nous pousse notre société,
qui nous incite au contraire a la vitesse, faci-
lite la sédentarité et expose a des régimes ali-
mentaires déséquilibrés. Lair de rien, la médi-
tation est une sorte de révolution ! Au moins
de nos styles de vie. £l

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet-aoit 2012




Quand la meéeditation
vient aux enfants...

A 4

Méditer peut prendre des formes simples que les enfants

apprécient et peuvent pratiquer seuls aprés une phase
d'initiation. Avec des bénéfices multiples.

2 méditation de pleine conscience,
progressivement, s'installe comme
une technique efficace pour vivre
mieux, s’ apaiser et se reconnecter
a soi-méme. Elle commence aussi
a s'inviter dans le domaine de la santé pour
réduire 'anxiété, sortir des états dépressifs,
stimuler le systeme immunitaire, favoriser
la guérison...

Elle propose de prendre conscience, par des
exercices, de tout ce qui constitue notre expé-
rience de I'instant présent. Conscience des
sons, de la respiration, des sensations corpo-
relles, des odeurs... Conscience aussi du flux
des pensées qui se succedent, sans chercher a
se focaliser sur elles. Cette méthode fait I'ob-
jet d’un tres grand nombre d’évaluations et
recherches scientifiques a travers le monde.
Refaconnée par les Américains qui 'ont for-
malisée sous forme de protocoles rigoureux
(MBSR — Mindfulness Based Stress Reduction,
ou Réduction du stress fondée sur la pleine
conscience — ou MBCT — Mindfulness Based
Cognitive Therapy, Thérapie cognitive fondée
sur la pleine conscience), peut-elle avoir sa

o PTT) PadTTET Thala TTT a M  e W TiTsa  rd lad a

by 33 e AT TS BT Vsl ol Ll N Tt T B P o L L A

1' ...!..'......-.,l g :n.p-...

= La méditation de pleine

| conscience est une pratique faite
. d’exercices consistant a préciser,
. en silence et dans l'inaction,

. sa conscience de différentes

| perceptions, sensations, ou pensees.

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet-aoit 2012

PRt =
70 bt e T e

# Conseillée aux adultes, mais aussi
a certains enfants, elle améliore

les capacités d’attention, réduit

le stress et I'impulsivité,

et renforce le sentiment

de liberté de choix.

place dans 'univers de ’enfance, voire de
’adolescence ? Si oui, quels bénéfices en atten-
dre et quel type de pratique recommander ¢

Enfants meéditants

Un jeune enfant qui joue, assis par terre,
grattant la terre, absorbé par ses sensations,
est totalement dans l'instant présent. Il
s’adonne sans le savoir a une forme de médi-
tation spontanée ou tout le corps et I'esprit
sont focalisés sur ce qui est en train de se
vivre. Aucune rumination mentale, aucune
inquiétude pour le futur, aucune nostalgie de
ce qui appartient au passé... Telle est I'atti-
tude méditative : accueillir pleinement ce qui
est, sans rien chercher a changer. |

Pourtant, la vie va tres vite plonger 'enfant
dans une accélération du temps ot les stimu-
lations extérieures, la pression de la réussite,
les enjeux de la performance, vont I'entrai-
ner dans un tourbillon qui va créer une mul-
titude de tensions et de stress.

L'enfant est particulierement perméable
aux stimulus externes. Le stress environnant

Jeanne
Siaud-Facchin
est psychologue

clinicienne,
fondatrice des
centres Cogito' Z,
centres francais

de diagnostic

et de prise en charge
des troubles

des apprentissages
scolaires.

e frrreeesanraie

En B‘ e, o ) T T A T M s i L )

= Certains systemes éducatifs
a I'étranger intégrent |
cette formation dans la scolarité, |
et permettent aux enfants i
de retrouver le contréle de
leur attention et de leurs émotions.

41

Dossier

AN




Dossier

. Observer
attentivement
une grenouille,

une fourmi, une goutte
de rosée : I'enfant
adopte spontanément
la bonne attitude
pour étre dans
instant présent,

et se rapproche sans
le savoir de ce que
'on nomme

les états méditatifs.

42

le touche, avec des conséquences insidieuses.
Deés ’entrée a I’école, il est fréquent de ren-
contrer de jeunes éleves qui, déja, souffrent
d’une agitation psychique a ’origine d’un
comportement turbulent, vite réprimandé
par 'école. Les enfants d’aujourd’hui, soumis
a de nombreuses sollicitations, ont de plus en
plus de mal a se poser tranquillement, s’as-
seolr, écouter, se concentrer.’.. Le multitache
est devenu leur mode de vie et de pensée avec
tous ses effets indésirables.

L'esprit « pollué »
par trop de stimulations

Notre époque est celle du zapping. Tout va
vite. Tres vite. Trop vite. Une chose presque
instantanément en chasse une autre. La télé-
vision aux centaines de programmes simul-
tanés, les jeux vidéo ou l'action exige une
rapidité extréme, Internet avec sa toile infi-
nie et ses fenétres sur le monde ouvertes
simultanément, les réseaux sociaux qui obli-
gent a une réactivité immédiate, les télépho-
nes mobiles qui nous connectent les uns aux
autres dans un va-et-vient ininterrompu...

Nos enfants sont les premiers exposés et, s’il
ne s agit pas de blamer cette époque « d’hy-
perconnexion », il est essentiel de compren-
dre que cette pratique du « multitache »
constant auquel nous sommes tous soumis
finit par nous épuiser mentalement et physi-

“quement. Ainsi, le stress devient pour nos

enfants un malheureux compagnon de route,
entravant leur parcours personnel et scolaire,
affectant la confiance et I'estime de soi, per-
turbant les apprentissages scolaires, et enta-
mant parfois leur plaisir de vivre.

Sans compter le stress des parents, en par-
ticulier autour des inquiétudes pour I’ave-
nir de leurs enfants, auxquels ils sont soumis
constamment. Dans ce contexte d’accéléra-
tion et de pression constante, I’attention et la
concentration sont altérées. Les troubles de
['attention constituent aujourd’hui I'un des
premiers motifs de consultation en psycho-
logie de I'enfant et de 'adolescent. Ce trou-
ble, qui touche prés de cing pour cent des
enfants scolarisés, a des répercussions impor-
tantes a la fois sur leurs apprentissages et sur
toute leur vie sociale. La préoccupation
autour de la concentration est centrale aussi

Mefﬁ};f;-béf‘;ﬁzfn / Shuﬁerstuﬁk :

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aott 2012




Quand la méditation vient aux enfants

Les troubles de 'attention constituent aujourd’hui
I'un des premiers motifs de consultation en psychologie
de I’enfant et de I"adolescent. PR

bien du c6té des enseignants que des parents.
C’est devenu un enjeu de santé publique qui
mobilise de nombreux travaux de recherche.

Les apports de la méditation de pleine
conscience, bien validés pour les adultes,
commencent a faire I'objet de récentes recher-
ches pour en évaluer les bénéfices aupres des
enfants et des adolescents. Deux études ont
été réalisées par Randye Semple, a I'Université

de Californie a San Diego, et Laura Visu--

Petra, de I'Université de Cluj-Napoca en
Roumanie, aupres d’enfants scolarisés (agés
de 729 ans, et de 9 a 13 ans). Ces psycholo-
gues ont examiné les effets de la méditation
de pleine conscience sur les performances des
fonctions exécutives et celles du cortex pré-
frontal régissant I'attention, la concentration,
la mémorisation, la planification ou encore
la métacognition (capacité de controler son
raisonnement). Il en ressort que cette prati-
que améliore le controle exécutif, la méta-
cognition et 'impulsivité.

La pratique dans
les établissements scolaires

On observe aussi un effet sur la flexibilité
cognitive, fonction essentielle permettant
d’adapter rapidement un nouveau raisonne-
ment et de mobiliser des ressources nouvel-
les. Un autre travail récent de L. Visu-Petra
indique qu’apres une séance hebdomadaire
pendant cing semaines, les capacités de
contréle cognitif augmentent dans 64 pour
cent des cas. Or il existe un lien fort entre
capacités de controéle cognitif et réussite sco-
laire. Ces études, ainsi quune autre réalisée
aupres d’'une cohorte importante de jeunes
adolescents (173 garcons agés de 14 et
15 ans), valident que la pratique de la médi-
tation de pleine conscience améliore le sen-
timent de bien-étre, qu'elle réduit le stress res-
senti, et que ses effets dépassent le cadre de
I’école pour déteindre sur tous les secteurs de
la vie de I'enfant, y compris ses relations avec
autrui et sa confiance en lui.

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoiit 2012

Aux Pays-Bas, depuis quelques années, la
psychologue Eline Smet promeut une méthode
de méditation de pleine conscience adaptée
aux enfants ; la méthode a été recomman-
dée par le ministére de ’Education qui a
décidé de former ’ensemble des enseignants
a cette pratique.

De notre coté, nous avons introduit cinq ate-
liers de pleine conscience dans un établissement
scolaire a Marseille, aupres de 18 jeunes collé-
giens de classe de sixiéme, agés de 10 a 12 ans.

e

v/cw. / Shutterstock

,:-\n

¥ i= i T * ‘..r-.:. L N '
o - T 1 ] = T -— e
-:- u . ’ | :": -4 """ SELE irs
- bes E 5. - s
- By R B o - & b - el
|1 " 4 k = 2 [ = . T
.\.:' ] IIF . . i e ai J --| ll.‘ -: '-r J -
. e e

'exercice de la petite fourmi

ans la pratique formelle des protocoles de MBSR (Mindfulness
Based Stress Reduction, Réduction du stress fondée sur la pleine
conscience) ou MBCT (Mindfulness Based Cognitive Therapy, Thérapie
cognitive fondée sur la pleine conscience), le balayage corporel
de la téte au pied, qui consiste a focaliser son attention successi-
vement sur chaque partie du corps, est un exercice central. Pour
les enfants, il peut paraitre fastidieux et I'exercice de la petite
fourmi que j'ai imaginé et testé sur de nombreux enfants offre
une alternative intéressante. Le principe en est simple : I'enfant
| est allongé les yeux fermés.Vous
commencez alors a lui raconter

fourmi qui, partie de son gros
orteil droit, en passant par cha-
que parcelle du corps, remonte
progressivement jusqu’au som-
met du crane.Vous décrivez en
détail 'ascension de cette petite
fourmi qui chatouille entre les
orteils, se faufile entre les poils
des jambes, entend un vacarme
souterrain important lorsqu’elle
passe au-dessus du cceur, glisse sur le menton, se fait surprendre
par le souffle sorti des narines, etc. Ces descriptions attirent I'at-
tention de I’enfant sur ses sensations corporelles et maintiennent
cette attention tout au long de I’exercice. Laissez libre cours a
votre créativité pour imaginer toutes les aventures sensorielles
de cette fourmi se promenant sur le corps de votre enfant, et
Vous serez, vous aussi, saisi par la pleine conscience !

#
a
=
.
.
i
—

T
“{:. "'T—h'? '

la promenade de la petite.

43



Dossier

IIIIII

§ ML Pt
.......
......

2. La télevision,
les jeux vidéo,

les tablettes
numeriques,

les télephones
portables et leurs
inévitables SMS, sont
autant de stimulations
permanentes qui
empéchent les enfants
de se concentrer

et de profiter

de l'instant présent.

L o
i
.....

Fliya

L'atelier se déroule durant une heure et I'on
propose aux enfants plusieurs petits exerci-
ces de méditation pour les initier a cette sen-
sation nouvelle d’étre posés, attentifs, pré-
sents, conscients d’étre la les uns avec les
autres, calmes, apaisés. Nous proposons, par
exemple, I« exercice du silence» : les enfants
recoivent la consigne de fermer les yeux et
« d’écouter ensemble le silence », puis de par-
tager ce qu’ils ont vécu. Dans I’exercice de
« 'algue », nous simulons une algue au fond
de 'océan, d’abord agitée par les flots puis
qui, petit a petit, ralentit son mouvement
pour onduler imperceptiblement au gré du
mouvement apaisé des vagues.

Dans un autre exercice, tous les enfants, les
yeux fermés, se donnent la main pour se sen-
tir reliés les uns aux autres. Ou encore, on
demande a chaque enfant, tranquillement assis
sur sa chaise, de se connecter en pensant a une
« Image ressource », un lieu imaginaire ou réel
qui lui inspire la tranquillité. Apres ce dernier

Les enseignants témoignent
tous des bénéfices pour les éleves
de la pratique de la méditation
a Iécole : apaisement, attention,
concentration.

14

brocreative / shutterstock

exercice, Jules s'étonne : « J’étais allongé sur
un nuage. Trés moelleux. Tranquille. J’étais tel-
lement bien. Je sentais dans mon corps comme
une douceur. Tout était calme a I'intérieur de
moi. Je ne sentais presque plus mon corps et
c’est comme si je me voyais au loin. »

Jules est un enfant particulierement anxieusx,
et nous I’avons encouragé, a la suite de cet
atelier, a s’entrainer régulierement a ’exer-
cice pour retrouver cet état de tranquillité.
Nous avons revu Jules deux mois plus tard,
et cette fois-ci, c'est sa maman qui témoigne :
« Jules dort beaucoup mieux ; en classe, les
professeurs se plaignent moins de son agita-
tion et ses résultats scolaires se sont amélio-
rés. Parfois je lui rappelle de faire son exer-
cice du « nuage » avant de se coucher. Mais il
le fait volontiers car il en a vraiment senti
concretement les effets. »

Introduire la méditation a 1'école, cela
signifie aussi d’offrir aux enseignants la pos-
sibilité de s’approprier une méthode simple
et efficace a pratiquer régulierement avec leurs
éleves. Dans notre expérience, les professeurs
ont continué a proposer régulierement des
exercices de pleine conscience a leurs éleves,
avant un cours ou un contréle, ou encore
apres une récréation agitée. Ils témoignent
tous des bénéfices ressentis pour leurs éleves
(apaisement, qualité de présence et d’atten-
tion)... et pour eux-mémes ! De plus, dans
notre expérience, tous les enfants ont mani-
festé un réel plaisir a pratiquer ces exercices,
ce que confirme également une récente expé-
rimentation américaine : 69 pour cent des
adolescents agés de 14 a 15 ans-soumis a un
programme de pleine conscience ont dit qu'ils
avaient apprécié cette pratique et qu’ils conti-
nueraient, pour 74 d’entre eux.

Mathématiques, francais
et méditation

Une des clefs de la méditation de pleine
conscience reste 'apprentissage. Cette nou-
velle attitude n’est pas spontanée et demande
un entrainement. Les études et expériences cli-
niques montrent qu'il ne s’agit pas nécessai-
rement pour les enfants de suivre un proto-
cole formel de tant d’heures hebdomadaires
pendant tant de semaines. Des ateliers d’en-
viron une heure, adaptés a I'age et au rythme
des enfants, sont davantage conseillés. Un
minimum de quatre a cinq séances reste

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoit 2012




cependant indispensable pour bien connaitre
les exercices et pouvoir les reproduire seul.
Par la suite, des séances de rappel renfor-
cent les effets et 'automatisation de la pleine
conscience au quotidien. Car le principal
objectif de '’entrainement est de pouvoir a
chaque instant utiliser la pleine conscience,
pour répondre aux situations de stress, se
concentrer, vivre pleinement le moment pré-
sent. Pour les grands adolescents (a partir de
15 a 16 ans), I'apprentissage peut étre simi-
laire a celui proposé aux adultes, avec un pro-
tocole en six a huit séances. Cependant, pour
les amener a la méditation, les adolescents ont
besoin d’en comprendre les fondements et les
mécanismes. Leur adhésion a cette pratique,
qu’ils peuvent avoir tendance a tourner en

dérision, passe par les explications des méca-.

nismes cérébraux a I’ceuvre.

-

Mieux maitriser
son cerveau

Notre cerveau, qui prend, chaque jour, plus
de 6 000 décisions selon certaines estimations,
travaille en dehors du champ de la conscience
la plupart du temps. Et tant mieux pour cer-
taines de nos actions qui doivent étre auto-
matisées pour ne pas surcharger inutilement
nos compétences cognitives, lesquelles
seraient alors bien en mal de gérer toutes les
taches. Pourtant, les automatismes de la pen-
sée peuvent aussi étre des pieges. Nous réa-
gissons de facon spontanée et inconsciente
dans de nombreuses situations, et ce pilotage
automatique nous conduit parfois a des atti-
tudes, des émotions, des décisions qui nous
éloignent de nos souhaits profonds.

Nous ne choisissons plus ce qui nous
convient vraiment, nous sommes I’objet d'une
programmation parfois ancienne et bien
ancrée de notre cerveau. La méditation de
pleine conscience permet de retrouver, en nous,
la possibilité de choisir, de décider. Un nouvel
espace est créé, qui nous appartient, en propre.
Sur un plan fonctionnel et neurophysiologi-
que, c’est du coté de la plasticité cérébrale que
nous pouvons localiser le mécanisme.

Les découvertes récentes montrent que
nous produisons de nouveaux neurones
jusqu’a notre mort. Pourtant, ces cellules res-
teront souvent inemployées et se résorberont.
Par ailleurs, nous savons qu’a la naissance,
nous disposons de milliards de neurones et

© Cerveau &Psycho - n°52 juillet - aoht 2012

Quand la méditation vient aux enfants...

que, par apprentissage, un certain réseau neu-
ronal fonctionnel se construit, qui n'utilise
qu’une partie de cette réserve initialement dis-
ponible. Et, contrairement a ce qui a long-
temps été admis, 'architecture cérébrale ne se
fige pas a I'adolescence, mais peut se modifier
a tout age. Créer de nouvelles synapses, éta-
blir de nouvelles connexions neuronales, des-
siner de nouveaux circuits, reste possible a
chaque instant.

Apprendre a méditer participe a ce réameé-
nagement cérébral. Sous deux aspects : tout
d’abord, de nouveaux neurones sont intégrés
au réseau neuronal, ce qui a pour consé-
quence de développer nos compétences cére-
brales. Ensuite, la méditation permet de tra-
cer de nouvelles voies, des « chemins de
traverse » qui nous permettent de sortir des
orniéres mentales habituelles et nous invitent
a retrouver la liberté de choisir de nouveaux
chemins ! Au sens propre, comme au sens
figuré ! Les adolescents comprennent bien ce
discours et sont séduits par I'idée de repren-
dre le pouvoir sur leur cerveau. La perspec-
tive de développer de nouvelles ressources, de
se sentir plus libre, de ne pas se réduire a des

Exercices pour adolescents

oila un exercice a proposer a un adolescent stressé par un
examen, en lui expliquant au préalable pourquoi cela fonc-
tionne : se concentrer sur ses sensations réduit la production
de cortisol (hormone du stress) et libére la mémoire de travail,
mémoire a court terme indispensable pour l'activité intellectuelle
et la concentration. Proposez-lui d'imaginer qu'il dessine son stress
sur une feuille, qu’il la replie en quatre ou la froisse et |la pose
sur le bureau. Se détacher de son stress, crée, symboliquement,
un espace intérieur dégagé. Le stress est la, mais extériorise et
non plus internalisé. Il doit ensuite poser les mains
sur le rebord du bureau, pieds a plat sur le sol,
paralléles, si possible le dos droit sur la chaise. g
| serre le bord du bureau trés fort en se W
concentrant sur les sensations des doigts
qui se crispent, presque jusqu’a une
tension douloureuse. |l doit rester
ainsi quelques instants. Puis rela-
cher d’un seul coup. Il percevra
des sensations nouvelles dans ses
mains ouvertes. Il peut ensuite
respirer profondément et se
concentrer sur son travail.

45




Dossier

Le cortisol, I'hormone du stress, inonde le cerveau,
ce qui sature la mémoire de travail indispensable

a un fonctionnement optimal des capacités cognitives. R

www.meditez.com

Bibliographie

_ = =

S o . o m N S N R NS L . RSN SRS S S

J. Siaud-Fachin,
Comment

la méditation

a changé ma vie...
et pourrait bien
changer la vétre |,

Odile Jacob, 2012

E.Snel, Calme
et attentif comme

une grenouville,
les Arénes, 2012.

L. Visu-Petra et al.,
Cognitive control
goes to school,

in Procedia-Social
and Behavior
Sciences, vol. 11,

op. 240-244, 2011.

F. Huppert et al.,

A controlled trial

of mindfulness training
in schools : the
importance of practice
for an impact on
well-being,

in The Journal of
Positive Psychology,

vol. 5(4), 2010.

46

étres programmeés, correspond au besoin de
cet dge de devenir soi-méme.

Eduquer ses enfants
en pleine conscience

De surcroit, la méditation entraine une
réduction de la production de cortisol, '’hor-
mone du stress. Car si le stress est bénéfique
quand il s’agit de réagir vite pour se protéger
contre certains dangers par la fuite, ['évite-
ment ou l'attaque, il devient nocif s’il dure
trop longtemps. Quand la situation stressante
se prolonge, se renouvelle souvent, ou quand
nous pensons ne pas parvenir a la surmon-
ter, alors le cortisol est sécrété en exces et
inonde le cerveau.

Le stress paralyse et inhibe toute possibi-
lité de réfléchir et d’agir. En cas d’examen sco-
laire, par exemple, cela se traduit par 'inca-
pacité de se concentrer, de retrouver le savoir
acquis, de mobiliser des compétences. Le
stress sature la mémoire de travail, la mémoire
a court terme indispensable pour mémoriser,
réaménager les connaissances, restituer, orga-
niser, planifier. Ce lien entre stress et mobili-
sation intellectuelle, expliqué aux adolescents,
leur ouvre la possibilité de réagir différem-
ment. Ils en comprennent les rouages et
acceptent plus facilement de s’entrainer a des
techniques leur permettant de s’apaiser.
L'avantage est la rapidité avec laquelle ils peu-
vent en mesurer les bénéfices. Ne serait-ce que
par la respiration : une seule respiration ample
permet de faire chuter de 90 pour cent la
concentration de noradrénaline.

Sensibiliser les parents a la pleine conscience
offre aux enfants la possibilité de rester au
maximum centrés sur les sensations de I'ins-
tant. Il s’agit de proposer aux enfants régu-
lierement des « pauses sensorielles » : obser-
ver attentivement une petite fourmi charriant
une miette sur son dos et suivre sa trajectoire,
sans discontinuer, par plaisir et curiosité ;
jouer avec les gouttelettes d’eau qui dégou-

linent derriére la vitre un jour de pluie ;
observer les multiples reflets de I"'eau qui
brille ; s’asseoir un instant, en pleine nature,
et regarder 'herbe qui ondoie sous la brise
ou les petits nuages dans le ciel, et se sentir
bien ensemble, a ce moment-la.

Mais aussi dans la rue, s’arréter quelques
secondes, ressentir, regarder, ou a table, obser-
ver les couleurs dans I'assiette, manger en
golitant vraiment les aliments et s'amuser des
différences de textures, de saveurs... Tous ces
petits moments de bonheur, a notre portée,
et que nos vies surchargées nous font oublier,
alimentent nos enfants en sensations, qui leur
donnent la possibilité de rester présents a eux-
mémes et capables d’apprécier pleinement

ces instants qui construisent la vie.

Apprecier
les « moments de rien »

Pour les parents, ces moments partagés
seront autant de pauses, autant de possibili-
tés nouvelles d’étre vraiment avec leurs
enfants plutét que d’étre toujours en train
d’agir ou de les pousser a agir. Souhaitant les
rendre performants, nous les soumettons par-
fois a un grand nombre d’activités diverses,
convaincus que c’est pour leur bien et pour
les préparer au mieux a [’avenir. Cultiver des
« moments de rien » avec ses enfants ne leur
fait pas perdre du temps, ne risque pas de les
priver ou de « gacher » du temps, mais au
contraire, leur donne cette possibilité qui leur
restera utile pour leur vie entiere : savoir étre
connectés a ce qu’ils vivent, a 'instant pré-
sent, ressentir chaque moment vécu dans
toute son intensité, retrouver facilement un
espace de calme et de sécurité intérieure,
récupérer rapidement des ressources et des
capacités de concentration.

Etre un parent pleinement conscient
change les perspectives d’éducation, une édu-
cation a la portée de chacun et pour le bien-
fait de tous, petits et grands. T

© Cerveau & Psycho - n°52 juillet - aodit 2012

= mae e m— — — —

T e SRR EEE



